





https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

خصوصی تعاون : تذکرہ حضرت امیر معادیہ رضی اللہ عنہ محتر م جناب الحاج شمشیر احمہ صاحب (بر نلے برطانیہ) کے خصوصی تعادن سے قارئین کی خدمت میں پیش کیا جارہا ہے۔ اس سے قبل بھی محتر م حاجی صاحب کے تعادن سے تین کتا ہیں شائع کی گئی ہیں۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ محتر م حاجی صاحب کوایمان دجان د مال ادر ادلا دکی سلامتی عطافر مائے ادر مولف د معاد نین سب کے لیے صد قد جار بیداور نجات کا ذریعہ بنائے آمین۔ رابطہ کے لیے حاجی شمشیر صاحب کا فون نمبر ہیہے: 806020608000 مطنے کے پیچ دادرہ د منائے مصلفیٰ، چک دار السلام گوجرانو الد، پاکستان جامعة النور محبور احلاق ان مال ہے دار السلام گوجرانو الد، پاکستان

تذکر وامیر معادیہ (رضی اللہ عنہ) کی اجمالی فہرست مضايين متحات حرف آغاز 1 مقدمه 10 محابي كي تعريف 10 جنول كاصحابي موتا 19 كياخواب ميس زيارت كرنيوالاصحابي موگا 1+ تابالغ بچوں کی صحابیت 11 کیا جومرتد ہوجائے اس کی صحابیت باطل ہوجاتی ہے 11 کیاوصال کے بعد تدفین سے جل دیدار کرنے والاصحابی ہے 22 كيانزول وى سے يہلے آب مان الديم كود يكھنے والاصحابى ب 22 كيافرشة صحابه ميں داخل بيں 22 محابیت کی معرفت کے طریقے 26 صحابه کرام (رضی التُعنهم) کی تعداد 20 طبقات صحابه كرام (رضى الله عنهم) كى تعداد 12 باب اول: عظمت اصحاب رسول مانتشار في رضى التدعنهم) 29 مدارج صحابه كرام (رضى التدعنهم) 29 خلفاءرا شدین کے بعد سب سے افضل اہل بیت رسول متی تظالیہ ج ب

محابہ کرام(رمنی اللہ منہم) سیچ ایماندار تھے 21 صحاب كرام (رمنى الذعنهم) معيارا يمان أل ٣٣ دین اسلام صحابہ کرام (رضی اللہ عنہم) کی دسماطت سے ممیں ملاہے 20 فضائل صحابه قرآن دحديث كى روشى مي تجحنا جايئي ۳2 ٣2 آيت تطهير آيت *تزكي*ه ۳۸ السابقون الادلون جنتى بي 39 صحابہ کرام (رضی التُدعنهم) التُدتعالی کی جماعت ہیں ۴. الثدتعالى كيطرف سے رضامندي ۴ • سب صحابه اكرام (رضى التدنهم) كيلية معافى كااعلان ۴۲ صحابه كرام درگز ركرنے ومغفرت طلب كرنے كاتھم ۴٣ سب صحابه كرام (رضى التُعنهم) يح ادركامياب بي rr سب صحابه كرام ي مغفرت داجرعظيم اورجنت كاوعده كيا كميا ~~ محابہ کرام (رضی اللہ عنہم) رضائے الہٰی کے طلب گار تھے ሮ ለ سابقيآ ساني كتب ميں صحاب دخي التدنيم كاذكر ٩٦ محبت رسول ما المطالبة كي نصيلت 01 امت کے بہترین لوگ (اصحاب رسول ہیں) 50 عدالت محابه كرام (رضى التدعنهم) 62

for more books click on the link

صحابہ کرام (رضی الڈعنہم ) سیچ ایما ندار تھے 34 صحابه كرام (رضى الله عنهم) معيارا يمان بي ٣٣ دین اسلام صحابہ کرام (رضی اللہ عنہم) کی دساطت سے تمیں ملاہے ۳۵ فضائل صحابه قرآن وحديث كى روشى ميت تمجصنا جامئه ٣2 آيت تطهير ٣2 آي**ت ت**زکيه ٣٨ 39 السابقون الإدلون جنتي بي صحابہ کرام (رضی التُدنہم )التُد تعالٰی کی جماعت ہیں r + التدتعالي كيطرف يسرصامندي **۴** سب صحابه اكرام (رضى التدنهم) كيلية معافى كااعلان 34 صحابه كرام درگز ركرف ومغفرت طلب كرف كالحكم ۴٣ سب صحابہ کرام (رضی التعنہم) سیج اور کا میاب ہیں ۳٣ سب صحابہ کرام سے مغفرت داجرعظیم اور جنت کا دعدہ کیا گیا ~~ صحابہ کرام (رضی اللہ عنہم ) رضائے الہٰی کے طلب گار تھے ۴۸ سابقيآ ساني كتب ميں صحاب رضي الله عنهم كاذكر r 9 صحبت رسول مالا البلج كفسيلت 61 امت کے بہترین لوگ (امحاب رسول ہیں) 50

عدالت محابه کرام (رضی الله عنهم)

| 69       | عدالت كالمعنى                                                                   |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 'rr      | صحابہ(رضی اللہ عنہم) کی عدالت میں تغیش جائز نہیں                                |
| ۲Y       | عدالت صحابہ(رضی اللہ عنہم) پرنکتہ چینی کرنے والے کون لوگ ہیں                    |
| YY       | صحابه کرام (رضی الله عنهم ) پر تنقید کر تاجا ئزنہیں                             |
| 79       | صحابہ کرام (رضی اللہ عنہم )سب سے زیادہ خوش نصیب ہیں                             |
| ۷.       | تابعين، نبع تابعين اورايمان بالغيب كي فضيلت                                     |
| ۲۲       | صحابہ کرام رضی اللّٰدعنہ کی پیروی موجب نجات ہے                                  |
| 27       | خلفاءراشدين يسصرادخلفاءخمسه بي                                                  |
| <u> </u> | <u>باب دوم : صحابہ واہل بیت کے حقوق کی رعایت کر تالازمی ہے</u>                  |
| <u> </u> | ذكر صحابه كرام ذكرابل بيت عظام ہے                                               |
| ۸•       | صحابہ کرام واہل بیت عظام کی محبت لازم وملز وم ہے                                |
| ۸ı       | صحابهكرام وابل بيت عظام كى محبت كافائده                                         |
| ۸١       | اسلام کی آثاث حب صحابہ واہل بیت پر ہے                                           |
| ۸۳       | صحابہ کرام داہل بیت عظام کا ذکر خیر سے کیا جائے                                 |
| ۸۷       | علامه سيد جمال الدين عطاءاللد حشى محدث شيرازي كافرمان                           |
| ۸۷       | مثاجرات محابہ کے ذکر سے سکوت کرتا چاہتے                                         |
| 9+       | مشاجرات صحابه كاذكركر تاحرام بي                                                 |
| 91       | صحابہ(رضی اللہ عنہم) برزبان درازی کر نے کی حرمت<br>for more Link Children (fink |

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

| ٩٣          | صحابہ کو برا بھلا کہنے والامستوجب لعنت ہے                        |
|-------------|------------------------------------------------------------------|
| 90          | صحابہ کرام سے بغض اللّٰداورر سول اللّٰد مالى مُلالِيةٍ سے بغض ہے |
| ٩८          | صحاب رضى الله عنهم كي تعظيم وتكريم                               |
| ٩٨          | محدث سيد جمال الدين حسني شيرازي كاارشاد                          |
| 99          | امام احمد رضاخان بریلوی کابیان                                   |
| 1+1         | صحابہ کرام کیلئے دعا کرنے کی ترغیب دینے میں حکمت                 |
| I+Y         | امام الحدي ابومنصور محمر ماتريدي كافرمان                         |
| 1+0         | مردوں کو برابھلا کہنے کی ممانعت                                  |
| 1+0         | اہل سنت کی اعتدال پسندی                                          |
| 1+2         | باب سوم: تذکره حضرت امیر معاویه (رضی اللَّدعنه)                  |
| <u>I•</u> ∠ | تام ونسب اورخا تدان                                              |
| ۱+۸         | حضرت امير معادييد ضي الله عنه كااسلام لانا                       |
| 11+         | حضرت امیر معاویہ کے بھائی بہنیں                                  |
| 11+         | حضرت امیر معاویہ کے اخلاق وروز وشب کے معمولات                    |
| 110         | خليفه عبدالملك بن مروان حضرت معاويد بن سكا                       |
| ١١٣         | آپ مان المار کے تبرکات سے عقیدت ومحبت                            |
| 112         | حضرت امیر معاویه (رضی اللہ عنہ ) کا آخری خطبہ                    |
| 11A         | حضرت امیر معاویہ (رمنی اللہ عنہ ) کی دعااور وفات                 |

حضرت امیر معادید کی از داخ داولا د

- حضرت معاديه (رضى الله عنه ) كوشيطان كابيدار كرنا ۱۴۳
- حضرت ابوہر برہ رضی اللہ عنہ کا شیطان کے ساتھ معاملہ ۲۴۵
- حضرت امیر معاوید کاتب دخی تنص
- رسول التدمين فلايي في في معاويد و اين يتي الكي الدمان التدمين الما التدمين التي المرابي المواركيا
- حضرت معادیہ در ضی اللہ عنہ رسول اللہ مان طلیج کی حدیثوں کے رادی ۱۳۹
- آپ مان شاہ کم دعاء ضرر بھی امت کے لئے موجب رحمت ہے ادا
- قصر شعر (بال) نبی مان طلیہ کمی کی فضیلت
- حضرت معاویہ ؓ نے حضرت کعب بن زہیر کے در ثابے چادر خرید لیتا ۱۵۷
- حضرت عبدالر من بن عوف (رضى اللَّدعنه) في كفن كيليَّ جادر ما نَكْنا ١٥٤
- حضرت معاویی (رضی اللَّدعنه) کی فضیلت اورام حرام کی شہادت ۱۵۸
  - حضرت ام حرام (رضی اللہ عنہا) کی قبر
  - غزوہ قسطنطنیہ میں شرکت کر نیوالوں کے لئے مغفرت کی بشارت ۱۲۱
  - غزوه قسطنطنیه میں حضرت ابوایوب (رضی اللہ عنہ) کی دفات سے ۱۶۳
  - حضرت ابوابوب انصاری (رضی اللہ عنہ) ۲۲۴
  - حضرت ابوابوب (رضی اللہ عنہ) کا مزار پُرانوار مرجع خلائق ہے ۱۶۷
  - سمتاخ حضرت معادیہ (رضی اللہ عنہ ) کوسز ادگ کمی
  - سمتاخ امیر معادیہ (رضی اللہ عنہ ) کے پیچھے نماز کر وہ تحریک کا ۱۶

حضرت معادية حضرت على (رمنى الله عنهما) كے ضل دكمال كومانے تنے 17

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

| ت ۱۲۸      | حضرت علی کی شحصا دت پر حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہما) کا تأسط         |
|------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 179        | حضرت امیرمعاویه کا ہل ہیت عظام سےحسن سلوک                                |
| 179        | شیخ ابوالحسن علی بجو یری المعروف دا تا <sup>ع</sup> نج بخش کا بیان       |
| 128        | حضرت معاویه (رضی اللہ عنہ ) کا جذبہ صادق                                 |
| 128 1      | حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ ) کے دشمن کی بارگاہ حیدری سے سز           |
| 121        | حضرت معاویہ(رضی اللَّدعنہ) کا ذکرخیر سے کرنا چاہیئے                      |
| 121        | حضرت امیر معاویہ کا گتاخ جہنمی کتاہے                                     |
| 121        | امام احمد رضاخان بریلوی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں                           |
| ہوا ۲ کا   | حضرت امیر معاوید کی شان میں طعن وشنیع کا سلسلہ کب سے شروع                |
| 122        | حضرت امیر معاویہ (رضی اللَّدعنہ ) کو بُرا کہنا نا پسندید عمل ہے          |
| 122        | علامه سعدالدين تفتازاني كاجارحانه كلام                                   |
| 129        | محکرین کی بدگوئی سے اعراض کریں                                           |
| ۱۸+        | مخلوق کی زبان سے کوئی نہیں بچ سکتا                                       |
| 14+        | حضرت عمر بن عبدالعزيز رحمه التدكا مشاہدہ                                 |
| 171        | بیٹے کی بڑملی کی وجہ سے باپ پراعتر اض ہیں کیا جا سکتا                    |
| ۱۸۲        | تم سے سی کے متعلق نہیں یو چھا جائے گا                                    |
| <u>IAF</u> | ياب پنجم                                                                 |
| <u>IA</u>  | <u>حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کے درمیان اختلاف کی بنیاد</u> |

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

•

| 186  | قصاص دمعثان رضى الثدتعالى عنه كامطالبه              |
|------|-----------------------------------------------------|
| 180  | اجتحادی اختلاف میں مسلمانوں کے تین گردہ ہو گئے بتھے |
| ۱۸۵  | اجتفادي ختلاف ميں حضرت معاوية ننہانہيں بتھے         |
| ٢٨١  | جنگ جمل اور صفین کی پیشینگوئی                       |
| ٢٨١  | جنگ جمل                                             |
| ۱۸۸  | امام ابوالمعين نسفى كافرمان                         |
| ۱۸۹  | اختلاف کی وجہ سےعدالت زائل نہیں ہوتی                |
| 119  | جنگ صفین                                            |
| 19+  | آپس میں اجتہادیجنگوں پرندامت                        |
| 191  | جنگ جمل اور جنگ صفین میں لڑنے دالے سب مسلمان تھے    |
| 191- | امام المتكلمين ابومنصورمحمه ماتريدي كافرمان         |
| 1917 | حدیث حضرت عمار (رضی اللَّدعنه ) کامفھوم             |
| 198  | حديث ثمارمين اضافه كياكميا                          |
| 199  | حضرت معاویہ(رضی اللَّدعنہ) کوباغی کہناجا ئزنہیں     |
| r +m | تاریخ کی کتابیں دور بنی عباس میں کھی گئیں           |
| ۲۰۴  | سب دشتم کی روایات صحیح نہیں ہیں                     |
| ۲۰۸  | حدیث حضرت سعدین ابی وقاص (رضی اللہ عنہ ) کی تاویل   |
| 41+  | سب كامعنى صرف كالباب بي نہيں ہوتا                   |

مشاجرات محابہ(رضی الذمنہم ) کی بنیاد خطااجتہادی تقی 212 خطاكي دوشميں 210 خطائے اجہتادی کے سواء پچھنیس کہنا چاہے 114 حضرت سيد ناعلى المرتضى (رضى اللَّدعنه) حق يرتص 112 امام الم سنت ابومنصور محمد ماتریدی متوفی (۳۳۳۰ه) کافرمان 112 صدر الاسلام ابواليسرمحد بذدوى ماتريدى 111 سيف الحق والدين امام ابوالمعين ميمون شفى المباتريدى 217 امام ربانی مجد دالف ثانی سر ہندی 119 علامها يوشكورسالمي كافرمان 119 شيخ عبدالحق محدث د **بلوي** 221 علامه عبدالعزيز يرهاروي 222 علامه يوسف نبحاتي كابيان 222 يات 220 حضرت معاویه (رضی اللہ عنہ ) کی حکومت و سلطنت کی پیشینگوئی 220 220 خلفاءراشدین کے دور میں حضرت معاویہ شام کے امیر رہے 112 حسن مجتبى رضى الثدعنه كى خلافت اور دست بر دارى 222 حضرت حسن مجتبي اور حضرت امير معاوية كي ل 229

| ** * | م ملمانوں کی دوبڑی برما متوں نے درمیان ملح کی ب <sup>ع</sup> ارت |
|------|------------------------------------------------------------------|
|------|------------------------------------------------------------------|

11

# <u> حرف آغاز</u>

تخمدنه ونصلى ونسلم على رسوله الكرنير وعلى الهواغتابه المتعن بشير اللوالة خمن الرّحينير لَا يَسْتَوِى مِنْكُمْ مَّنْ آنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقْتَلَ. أُوَلَئِكَ أَعْظَمُ ذَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ آنْفَقُوْا مِن (سورة الحديد ١٠) بَعْلُوَقْتَلُوْا وَكُلَّا وَعَنَاللهُ الْحُسْلِي ترجمہ:تم میں سے کوئی برابری نہیں کرسکتا ان کی جنہوں نے فتح مکہ سے پہلے (راہ خدا) میں مال خرج کیااور جنگ کی۔ان کا درجہ بہت بڑا ہےان سے جنہوں نے فتح مکہ کے بعد مال خرج کیااور جنگ کی۔ویسے توسب کے ساتھ اللہ نے دعدہ کیا ہے بھلائی (جمال القرآن) -1 قارئين كرام! حضرت سيد ناابوعبد الرحمٰن معاويه (رضى الله عنه) جماعت صحابه کرام میں سے ہیں جن کی شخصیت کو بہت ہی متنازع فیہ بنایا گیا ہے۔ بعض لوگوں نے حضرت معاومیہ (رضی اللہ عنہ) کے خلاف بہت سی کتابیں تحریر کی ہیں جن میں آپ (ضی اللہ عنہ) کی کردارکشی کی گئی ہے اور لا تعداد الزام لگائے گئے ہیں اور لگاتے ہیں، توہین کرتے ہیں، (معاذ اللہ) کعنتیں بھیجتے ہیں اور بیزاری کا اظھار کرتے ہیں۔اور بعض جو بظاھرتی ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں اندرونِ خانہ حضرت معادیہ اور ان کے ساتھیوں کے خلاف زہر اُگلتے ہیں، تنقید کرتے ہیں اور حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کی محبت کے پردہ میں حضرت معاویہ کی سخت مخالفت کرتے ہیں اور بیہیں جانتے ہیں کہ حسنین کریمین (رضی اللہ عنہما) نے ان کواپناخلیفہ ما ناتھااوران کے آپس میں بہت اچھے تعلقات بھی تتھے۔حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا تذکرہ لکھنا کوئی آسان کا م بھی نہیں ہے

یہ بڑا نازک موضوع ہے علاء اہل سنت نے حضرت معاویڈ کے دفاع کے **موضوع پر** صد حاکت تحریر کی ہیں جن میں آپ (رضی اللہ عنہ) کے فضائل ومنا قب اور آپ (رضی اللہ عنہ) کے کارناموں کانفصیلی ذکر کیا گیا ہے اور حضرت معادیہ (رضی اللہ عنہ) پر کئے گئے اعتراضات ومطاعن کے دندان شکن ، مدلل ومفصل جوابات بھی دیئے گئے ہیں۔لہذائسی نئی کتاب کی تحریر کی ضرورت تونہیں تھی۔لیکن عام سی مسلمان بھائیوں اور حصول ثواب اور نجات کی خاطر اللہ تعالیٰ کی توفیق ومدد سے بڑی محنت دکوشش کے ساته عقائدا بل سنت کے مطابق مختصر ساتذ کرہ ہجر پر کیا ہے جس میں عظمت صحابہ اور شان حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہم کو بیان کیا ہے اور بہت سے فضائل وفوائد وفرائد جمع کر دئے ہیں جو عام کتب میں ایک جگہ ہیں مل سکتے۔راقم الحروف کو اپنی کم علمی اور بے بضاعتی کا پورا پورااعتراف داحساس ہے جتی الا مکان کوشش کی ہے کہ کتاب میں غلطیاں نہ ہوں، پھر بھی غلطیوں کا ہونامکن ہے۔قارئین کرام اصلاح کی نظر سے دیکھیں۔اللہ تعالیٰ میری لغزشوں سے درگذرفر مائے اور مؤلف ومعاونین قارئین کی دنیا ادر آخرت بہتر فرمائے۔اوراللہ تعالیٰ اس سعی کوشرف قبولیت عطافر مائے۔ آمین۔ شنحاتك لاعلم لتا إلاما علمتتا إتك آنت العليم الحكين

> (سور قاله قرق ۳۰) پاک ہے میں پری مطم میں گرجتنا تونے میں سکھا یا دیشک تو ہی علم وحکمت والا ہے احتر العجاد الدعاصم فلام حسین ماتر یدی 3 مصلفی سزل ۵۸ پی بلاک شمیر کالونی جہلم پاکستان مال متیم مکان نمبر ۸ کاسل سٹریٹ ، برائر فیلڈ، لنکا شائر، برطانیہ۔ 4 مال متیم مکان نمبر ۸ کاسل سٹریٹ ، برائر فیلڈ، لنکا شائر، برطانیہ۔ 5 موجہ ملک مال میں میں الحوام ۲۰۱۹ میں میں اکتو ۲۰۱۷ 10 موجہ ملک مال میں مال میں مال میں مال میں مال میں میں مال

10

مقدمه

يِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ اللَّدتعالى فرماتا ہو ڪُلَّا وَعَدَ اللهُ الحُسْنی (<sup>موره مدیر)</sup> اوراللَّدتعالی نے سب (صحابہ) سے جنت کا دعدہ فرمایا

<u>صحابی کی تعریف</u>

اللد تعالى فرماتا ب: إذ يَقُوُلُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحُوَّنُ إِنَّ اللهُ مَعَنَا (توبه ٣٠) جب آپ ملاظليد فرمار ب تصابِ ساتھ رہے والے کومت عم کر بیشک اللہ جمارے ساتھ ہے۔

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

14

مجلس وصحبت میں رہنا یا اختیار کرنا اور اس سے آلصّاحیب آلصّحابی بناہے۔اس کی جمع أضحاب وَصَغْبٌ آتى بٍتابهم أصْحَابَةٌ كالفظ اصحاب كم عنى ميں بكثرت دارد ب (تيسير معطلح الحديث ١٩٢) -صحابی اس خوش نصیب شخص کو کہا جاتا ہے جو ایمان کی حالت میں رسول اللہ مان المالية كاديداركر باوراس (ايمان) پراس كاخاتمه موا مو-امام ابوعبد الله بن اساعيل بخارى (متوفى ۲۵۶ ص) مرحمه الله تعالى فرمات بي وَمَنْ صَحِبَ النَّبِيَّ تَلْحُرُ أَوْرَ أُهُ مِنَ الْمُسْلِمِ بْنَ فَهُوَ مِنْ أَصْحَابِهِ (بخارىج اص ١٥ ما ٩ باب نعنائل امحاب النبى ) ترجمہ: اورجس نے نبی ماہ الی کی صحبت اختیار کی یا اس نے نبی ماہ الی کود یکھا مسلمانوں میں سے تو وہ آپ مانٹنا کی کے صحابہ سے ہے۔ علامه جافظ احمد بن علی بن حجر عسقلانی (متوفی ۸۵۲ ھ) سرحمہ لللہ تعالیٰ فرماتے بل وَهُوَ مَنْ لَقِيَ النَّبِيَّ عُمُوُمِنًا بِهِ وَ مَاتَ عَلَى الْإِسْلاَمِ وَلَوْ تَخَلَّلُتْ رِدَّةُ فِي الاحتيج (شرح محة الفكر) \_ ترجمه: صحابي وه جوتا ہے جس نے نبی مال طلاب ہے سے حالت ایمان میں ملاقات کی ہوادر اسلام پر ہی اس کی دفات ہوئی ہوچیج مذھب کے مطابق ، اگر چیہ درمیان میں بے دین ہوجانے کا زمانہ بھی آیا ہو۔ ملاقات کامغہوم عام ہے خواہ ساتھ بیٹھ کر ہو، خواہ ساتھ چل کر ہو، خواہ ایک دوسرے کو پالنے سے ہوا کر جے گفتگو کی نوبت نہ آئی ہواوراس میں ایک دوسرے کود یکھناتھی آجائے گا،خواہ خود،خواہ بالواسطہ۔ اور ملاقات کی تعبیر اُن حضرات کے تول سے ثابت ہے جنہوں نے محابی کی

تعریف یوں کی ہے:صحابی وہ صحف ہے جس نے نبی پاک ماہن تالیم کودیکھا ہو،حالانگہاس سے تو حضرت ابن مکتوم جیسے نابینا حضرات (صحابیت سے ) خارج ہوجا تیں تھے جبکہ وہ بلاشبہ صحابہ(میں شامل) ہیں۔

یہ حضرت امام شافعی مرحمہ اللہ تعالیٰ (متوفی ۲۰۴ھ) کا مسلک ہے، البتہ احتاف اورامام مالک مرحمہ اللہ تعالیٰ کے نز دیک میہ ہے کہ اگر ارتداد کے بعد اسلام قبول کیا اور اسلام قبول کرنے کے بعد پھر آخضرت ملاحیات سے ملاقات کی توصحابی ہے ورنہ نہیں کیونکہ ارتداد سے اس کی صحابیت باطل ہوگی (حاشی خبتہ الفکر)۔

طافظ احمد بن على بن جرم حمد الله تعالى (متوفى ۵۲ ه م) صحابى كى تعريف يول فرمات بيل احتطُّ مَا وقَفْتُ عَلَيْهِ مِنْ ذَلِكَ أَنَّ الصَّحَايِّ مَنْ لَقِى النَّبِي يَنْ الْمَعَةُ وَمَنْ مُومنًا بِهِ وَمَاتَ عَلى الْإِسْلَامِ لَهُ فَيَدُخُلُ فِيهَنْ لَقِيّهُ مَنْ طَالَتْ حَبَالَسَتُهُ أَوْ قَصُرَتْ وَمَنْ رَوْى عَنْهُ أَوْلَمْ يَرُو وَمَنْ غَنَا مَعَهُ أَوَلَمْ يَغْنُ وَمَنْ رَاهُ رُوْيَةً وَلَمْ يُجَالِسُهُ وَمَنْ لَمْ يَرِعُ لِعَادٍ ضَالَة مَنْ طَالَتْ مَعْهُ اللهُ عَنْ مَالَتْ مَعْهُ اللهُ عَنْهُ اللهِ يَعْمَى مَا مَعْهُ اللهُ عَالَةُ مَعْهُ اللهُ عَلَيْ مَنْ عَالَتُ مَعْهُ الْوَلَمْ يَعْنُ مَا لَهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ الْمَعْمَانَ عَلَى الْمُ عَنْهُ الْمُ عَنْهُ الْوَلْسَلَامَ وَمَنْ غَذَا مَعْهُ أَوْلَمْ يَعْنُ مَا مَعْهُ الْوَلْمَ عَنْهُ مَنْ عَلَى الْمُعْتَابِ مَعْهُ الْوَلْمَ عَنْهُ وَمَنْ عَنْهُ الْوَلْمُ يَرُو عَمَنْ غَذَا مَعْهُ أَوَلَمْ يَعْنُ وَمَنْ رَاهُ رُوْيَةً

ترجمہ: سب سے صحیح تعریف جو مجھے معلوم ہوئی ہے یہ ہے کہ صحابی وہ شخص ہے جس کی ایمان کی حالت میں آپ ملاظات ہو کا تالیہ ہو گا جس کی ہوا در اسلام پر ہی اس کی وفات ہوئی ہو، جس کی بنا پر ہر دہ شخص صحابہ میں شامل ہو گا جس کی آپ ملاظات ہو ملاقات ہوئی ہو، خواہ اس کی نشست زیادہ دیر رہی یا کم ، ادر جس نے آپ ملاظات ہو روایت کی یانہیں کی ، ادر جس نے آپ ملاظاتیہ ہم کی معیت میں جہاد کیا یانہیں کیا اور جس نے صرف آپ ملاظات ہو کہ معال اگر چہ آپ ملاظاتیہ ہم کی معیت میں اختیار نہیں کی اور جو کی

https://archive.org/details/@zohaibhasanattar

معذوري مثلاً نابينے بن کی وجہ ہے آپ مان الہ کر کو ہیں دیکھ سکا۔ امام جلال الدين سيوطي الفيه حص ٢٠ برلك من بي: حَتُ الصَّحَابِي مُسْلِمًا لَا فِي الرَّسُوْلَ وَإِنْ بِلَا رِوَايَةٍ عَنْهُ وَطُوْلُ ترجمہ: صحابی کی تعریف بیر ہے کہ اسلام کی حالت میں اس نے رسول اللہ من المناتية من ما قات كى اور اگر چه آپ مان الماية من سكوئى حديث روايت نه كى ہواور نه زیادہ دیر مجلس اختیار کی ہو۔ امام شمس الدين سخاوي متوفى ٢٠٩ صرحمه للله تعالى (متوفى) قاضى ابوبكر بن طيب باقلانی کے حوالے سے لکھتے ہیں لا خِلاف بَيْنَ آهُلِ اللُّغَةِ إِنَّ الصَّحابِيّ مُشْتَقْ مِنَ الصُّحْبَةِ جارٍ عَلَى كُلِّ مَنْ صَحِبَ غَيْرَهُ قَلِيُلاً أَوْكَثِيْرًا. يُقَالُ ترجمہ: اہل لغت کے درمیان کوئی اختلاف نہیں کہ بینک صحابی کا لفظ صفت کے ے نکالا ہوا ہے اور ہر اس شخص پر بولا جاتا ہے جو کسی اور کے ساتھ تھوڑ اعرصہ یا زیادہ عرصہ رہے۔کہاجا تا ہے کہ وہ اس کے ساتھ ایک مہینہ یا ایک دن یا ایک گھڑی رہا ہو۔ ان کے علاوہ صحابی کی تعریف میں متعدد اقوال ہیں (تدریب الرادی) علامه عبدالعزيز پر صاروی (متوفی • ۲۴ ۱۳ ۵) م حده الله بتعالی فر ماتے بیں ثُمَّر أهلُ الْحَدِيْفِ عَلى أَنَّ الصَّاحِبَ مَنْ رَاى النَّبِي ﷺ أورَ أَهُ النَّبِي ﷺ كَالْ تَكْفُو فِيْنَ مُسْلِبًا ثُمَّ مَاتَ عَلى الْإِسْلَامِ. وَشَرَطَ بَعْضُهُمَ طُوُلُ الصُّحْبَةِ نَحُوُسِتَّةُ أَشْهُرٍ وَبَعْضُهُمُ الْغَنَاءُ مَعَهُ وَالصَّحِيْحُ هُوَ الْأَوَّلُ (نراس ١٠)

ترجمہ: صحابی محدثین کے نزدیک وہ پخص ہے جس نے ایمان کی حالت (بیداری) میں رسول اللہ سل ﷺ کو دیکھا (ملاقات کی) ہے یا رسول اللہ سل ﷺ کم نے لمبا اس کو دیکھا ہے جیسے نابینا اصحاب، اور اسلام پر اس کی موت ہو کی ہو۔ بعض نے لمبا عرصہ رہنے کی شرط لگائی ہے جیسے چیو ماہ اوران میں سے بعض نے آپ مل خیل کے ساتھ جہاد کرنے کی شرط لگائی ہے اور وہی تعریف صحیح ہے جو پہلے بیان ہو چکی ہے۔ علامہ عبدالحی لکھنوی ہر حمہ اللہ تعالیٰ (متوفی ۲۰ متا ہے) لکھتے ہیں

الطَّحَابَةُ بِالْفَتْحِ مَصْدَرٌ بَمَعْنَى الصُّحْبَةِ وَمِنْهُ الطَّحَابِيُّ وَالصَّاحِبُ. وَيُجْهَعُ عَلَى اَصْحَابٍ وَصَحْبٍ لَكِنَّهُ غَلَبَ فِي عُرَفِ الشَّرْعَ عَلَى مَنْ يَصْحَبُ رَسُوْلَ الله كَالتَّابَعِى غَلَبَ عَلَى مَنْ يصْحَبُ التَّابِعِيَّ وَتَبْعِ التَّابَعِى عَلَى مَنْ يَصْحَبُ التَّابَعِي غَلَبَ عَلَى مَنْ يصْحَبُ التَّابِعِيَّ وَتَبْعِ التَّابَعِى عَلَى مَن يصْحَبُ التَّابَعِي يصْحَبُ التَّابَعِي الله مَن الله كَالتَابَعِي عَلَمَ عَلَى مَنْ يصْحَبُ التَّابِعِي يصْحَبُ التَّابَعِي عَلَى مَن يصْحَبُ التَّابِعِي عَلَى مَنْ يصْحَبُ التَّابِعِي يصْحَبُ التَّابَعِي عَلَى مَن مَنْ الله كَالتَابَعِي عَلَمَ عَلَى مَنْ يصْحَبُ التَّابِعِي يصْحَبُ التَّابِعِي عَلَى مَنْ مَنْ الله كَالتَابَعِي عَلَمَ عَلَى مَن التَّابِعِي وَتَبْعِ التَّابَعِي عَلَى مَن مَنْ اللهُ كَالتَابَعِي عَلَى مَنْ التَّابِعِي عَلَى مَنْ التَّابِعِي وَتَبْعِ التَّابَعِي عَلَى مَنْ يصْحَبُ التَّابِعِي عَلَى مَنْ التَّابَعِي عَلَى مَنْ

رہے جیسے تابعی کی صحبت میں رہے اور تبع تابعی وہ ہے جو تابعی کی صحبت میں رہے۔ جنوں کا صحابی ہون<u>ا</u>

اہل ایمان جن بھی آپ ملائظائیہ کے صحابی ہیں کیونکہ آپ ملائظائیہ جنوں اور انسانوں کی طرف مبعوث ہوئے ہیں اور آپ ملائظائیہ کا جنوں و انسانوں کی طرف مبعوث ہونا قر آن اور حدیث سے ثابت ہے۔

2.

إمام شس الدين سخاوى مرحمه الله تعالى فرمايا:

دَخَلَ فِيهِ مَنْ رَآمٌ وَآمَنَ بِهِ مِنَ الجِنِّ لِآنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُر بُعِثَ الَيْهِمُ قَطْعًا وَهُمُ مُكَلَّفُوْنَ وَفِيْهِمُ العُصَاةُ وَالطَّائِعُوْنَ (تْخَالْغَيْفَ شَرْحَ لِمَالِى قارى 24)

ترجمہ: اس ملاقات میں وہ داخل ہے جس نے آپ ملاقات ہے کو دیکھا اور آپ سلائی پڑ پرایمان لایا جنوں میں سے اس لئے کہ نبی سلائی پڑ یقینی طور پر جنوں کی طرف بیسج گئے ہیں اور جنوں میں گنہگار اور نیکو کار ہوتے ہیں۔ کیا خواب میں زیارت کرنے والاصحابی ہوگا

مسَلَه: مَن رَأَكُوفِ المَنَامِ فَلَيْسَ صَحَابِيًّا كَمَا جَزَمَ بِهِ البَلْقِينِي (<sup>كوژ انب</sup>ی فی اصول الحدیث الندی س ۱۲۳)

ترجمہ: جس نے رسول اللہ سالی تو تواب میں دیکھا وہ صحابی نہیں ہوگا جیسا کہاس پر علامہ تقینی نے جزم کیا ہے۔

علامہ احمد بن محمد قسطلانی مرحمہ اللہ تعالی ( متوفی • ۹۳ ھ) لکھتے ہیں ای طرح اولیاء کرام میں سے جو کشف کے ذریعے بطور کرامت آپ ملین طالیہ می زیارت کرے اس کا بھی بہی علم ہے اور قبر انور کی زیارت کرنے والے کی صحابیت کے قائلین کی دلیل سیہ کہ نبی اکرم ملین طلیب کی حیات طیبہ جاری وساری ہے لیکن حقیقت سیہ کہ بید نیوی زندگی نہیں ہے بلکہ بیا خروی زندگی ہے جس کے ساتھ احکام دنیا متعلق نہیں ہوتے ۔ اور جو شخص آپ ملین طلیب کی خواب میں دیکھے اور اس نے واقعی آپ ملین طلیب کے دیکھا ہے تو بی

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

11

امور معنوبیہ کی بات ہے، دنیو کی احکام نہیں ہیں۔ اس لیے وہ صحابی شارنہیں ہوگا اور اس حالت میں اَپ مان کی جو تکم دیں اس پڑمل واجب نہیں ہوگا (المواحب لدنیہ مع الشرح الزرقانی جام ۲۹۳)

<u>نابالغ بچوں کی محابیت</u>

امام نو دمی دامام عراقی (سر حسبه الله نعالیٰ) کا قول ہے کہ جو بچہ بات سمجھتا اور جواب دینے کی ملاحیت رکھتا ہو اس کو محالی کہہ سکتے ہیں۔ مثلاً حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کے مساحبز ادے حضرت حسن دحسین اور محمود بن ربیع (رضی اللہ عنہم) محالی ہیں (علوم الحہ ین) کیا جو مرتد ہوجائے اس کی محابیت یاطل ہوجاتی ہے؟

علامه عبدالعزیز پر حاروی مرحمه الدندانی (متونی ۲۳۰ ) لکھتے ہیں کہ جوآ دمی مرتد ہو کر مراتو اس کی صحابیت اور حدیث باطل ہوجائے کی جیسے ربید بن امیہ بن خلف قرشی حضرت عمر (رضی اللہ عنہ ) کی خلافت میں میں الی ہو کیا اور اما ماحد نے منداحد میں اس کی حدیث روایت کی ہے۔ یاتو ان کو اس کا مرتد ہو نا معلوم نہیں ہوا ہو کا یا الح نز دیک مرتد ہو نے سے ارتداد سے پہلے کی بیان کی ہو کی روایت درست ہو گی ۔ جو شخص مرتد ہو کر بعد میں تو بہ کر لے اور ایمان پر اس کی موت ہوتو اس کے بارے میں اختلاف ہے۔ چتانچہ امام ایو حذیف کی طرف منہ وب ہے کہ ان کے نز دیک ایں شخص صحابی نہیں ہے۔ اور امام شافعی متوفی من ہو مک طرف منہ وب ہے کہ ان کے نز دیک ایں شخص صحابی نہیں ہے۔ اور تول ہے۔ ای لئے آئم نے اشعث بن تیس کی حدیث کو لیا ہے یعنی ام شافعی ہر حد للہٰ منانی کے نز دیک وہ بر ستور صحابی رہیں کی حدیث کو لیا ہے یعنی ام شافعی ہر حد للہٰ منانی کے نز دیک وہ بر ستور صحابی رہیں کی حدیث کو لیا ہے یعنی ام شافعی ہے۔

22

نز دیک جب تک اسلام لانے کے بعد دوبارہ زیارت نبوی مان کا تی ہے ہواُن کو صحابی نہیں کہیں ہے کیونکہ جس طرح اسلام قبول کرنے سے سابقہ تمام برائیاں کالعدم ہوجاتی ہیں ای طرح مرتد ہونے سے بھی سابقہ تمام نیکیاں کالعدم ہوجاتی ہیں۔ دلائل کی قوت کے اعتبار سے یہی مذھب اصح ہے (تحفة الدرر) <u>کباوصال کے بعد تدفین سے بل دیدار کرنے والاصحابی ہے؟</u> اس طرح اس شخص کے بارے میں اختلاف ہے جس نے آپ ملائظ آپر کو آپ ملی طلال کے انتقال کے بعد اور تدفین سے پہلے دیکھا ہوجیسے ابوذ دیب شاعر ،بعض کے نز دیک میخص صحابی ہے کیونکہ آپ مالی ٹالیہ ہم کی حیات بعد الوفات صحیح ہے اور بعض کے نزدیک شخص صحابی نہیں ہے کیونکہ حیات بعد الوفات کے ساتھ احکام دنیا کا تعلق نہیں <u>کبانزول دی سے پہلے اُب سائٹ الیہ کود بکھنے والاصحابی ہے؟</u> اس طرح اس شخص کے بارے میں بھی اختلاف ہے جس نے آپ مل الا اللہ ہم کو وحی سے پہلے حالت ایمان میں دیکھا ہو جیسے زید بن عمرو بن نفیل تو اس کے بارے میں صحیح قول *بیہ ہے کہ بی*صحابی نہیں ہے اور اسی طرح جس نے وحی سے پہلے آپ مان خالیہ ہے کو دیکھا اور بید تصدیق کی کہ آپ ملاظ ہے عفریب مبعوث ہوں کے جیسے بحیر ارا ہب تو علامة مطلاني كے زديك راج يہ ہے كہ يہ محالي نہيں ہے۔ (نېراس ۲ ۵۴) کیافر شیخ بھی محابہ میں داخل ہیں؟ اس میں انختلاف ہے۔ امام فخر الدین رازی ( متوفی ۲۰۲ھ) نے اسرار

٢٣

النزيل ميں اس پراجماع نقل كياب على أنَّه لمديكُن مُزسَلًا إلى الْمَلَا يِكَةِ اس التے کہ آپ سائن المالية فرشتوں کی طرف مبعوث نہیں ہوئے ہیں لیکن امام تقی الدین علی شافعی نے فاوی سبکی میں ترجیح دی ہے اِنَّهٔ کَانَ مُزْسَلًا اِلَیْہِمْ کَهُ آپ مَنْ اللَّیْهِ فرشتوں کی طرف مبعوث ہوئے ہیں (المقدمة الاصابة ج ص ١٤) محدث شمير سيد جمال الدين عطاء اللدشيرازي (متوفى • ٩٣ هه) لکھتے ہيں و عمل بسیاری از ائمه که درمعرفت صحابه تصانیف د ارند د لالت بر <sub>م</sub>ی میکند زیرا که **تل محمد بن** ابی بکرصدیق را در اعداد صحابه ذکر کرد ه اندو حال آنکه پیش از وفات رسول الند مکانته پین به ماه و چند روز متولد شده و محینی علما را تر د داست که اسم صحابی مختص است به بنی آدم یا شامل ملائكه وجن نيز بست وراجح انست كهجن را نيز شامل ست زيراكه بيغامبر ما ملاينة المايية برايشان ہست دَہرکس از جن کہ پیغمبر مکاٹلاتین رسیدہ وایمان باو آورو ہ باشداز جملہ صحابہ است اما ملائکہ رااز جمله صحابة شمر دن موقوف ست برآنكه دانند كه أن سرور ملافق مبعوث برايثان نيز مت وَ دِرِينِ مُسْلَه نِيزِخلاف است ميان اصوليين وراجح انست كه انخصرت التَّذِينَ بملائكه مبعوث (رومنية الاحباب درمعرفة احوال امحاب ج ٢ ص ٢) نيست والنداعكم شيخ عبدالحق محدث دہلوی (متوفی ۵۲ ۱۰ ۱۰ ھ) مرحمہ اللہ تعالی لکھتے ہیں کہ علامہ سیوطی (متوفی ۱۱۹ ھ) مرحمہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ضحاک کا یہی مذہب ہے اور یہی بات صحیح ہے۔اور بعض علماء کی تحقیق ہے کہ آپ ملائظ کی رسالت فرشتوں پر بھی ہے مگر بیہ بات شاذ ہے۔ محققین کے نز دیک آپ مان ٹالیہ ہم کی رسالت کا مُنات کے ذرہ ذرہ اور موجودات کے گوشہ کوشہ تک ہے۔ اس میں جمادات، بناتات اور حیوانات

شامل ہیں۔ اور پتھروں کا سلام کرنا، درختوں کا سجدہ کرنا، اور جانوروں کا آپ مل اللہ اللہ یہ کی رسالت عام ہے۔ کی رسالت کی گواہی دینا اس بات کی دلیل ہے کہ آپ سل لی اللہ کی رسالت عام ہے۔ فرق صرف اتنا ہے کہ انسان اور جنات تو اپنے اعمال وافعال میں اختیار دیئے گئے ہیں۔ اسی وجہ سے ان سے کفر اور گناہ صادر ہوتا ہے۔ اگر باقی اشیاء سے بجز اطاعت و ایمان پچھ ظاہر نہیں ہوتو وہ فرشتوں کی طرح محض وہتی کا م کرتے ہیں جس کے لیے پیدا کئے گئے ہیں۔

بیآیت ال بات کی دلیل ہے وَمَآ اَ دُسَلُنْكَ اِلَّا رَحْمَةً لِّلْعُلَمِدْنَ ترجمہ: نہیں بھیجا ہم نے آپ مان طلی کو گرتمام جہاں والوں کے لئے رحمت بنا کر۔

علامة على قارى (متوفى ١٣ • ١٦) مرحمه الله تعالى لكصح مي وأرْسِلْتُ إلى الْحَلَقِ كَافَةً آَى إلى المَوْجُوُدَاتِ بِأَسْرِ عَامَّةً مِّنَ الجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالْمَلِكِ وَ الْحَيَوَانَاتِ وَالْجَهَادَاتِ

صحابیت کی معرفت کے طریقے

صحابی کا صحابی ہونا تمجمی تو اتر یا شہرت سے پتا چلتا ہے، بھی سی صحابی یا ثقہ کے بیان سے علم ہوتا ہے اور بھی خود صحابی کے دعویٰ سے بھی بیعلم ہوتا ہے بشر طیکہ کہ بید دعویٰ ممکن ہو، چونکہ صحابیت کا بید دعویٰ عدالت کے دعوے کی طرح ہے۔ یعنی کوئی کے کہ میں عادل ہوں تو دعویٰ عدالت سے عدالت ثابت نہیں ہوتی، اس لئے ایک جماعت نے دعویٰ صحابیت سے صحابیت کا ثبوت بھی مشکل خیال کیا ہے، لہٰذا سے نکتہ قابل غور ہے۔

10

البتہ ملاعلی قاری فرماتے ہیں کہ مذکورہ اشکال (لیعنی اشکال تو اس وقت پیش) تب آتا ہے جب مدمی مجہول ہو، لیکن اگر مدعی کی عدالت معروف ہو(اور دوسری شرا ئط بھی موجود ہوں) تو اس صورت میں اس کے دعوی کو قبول کرنے میں کیا مشکل ہے؟ پس جس طرح باب الروايت مين عادل كى خبر كوقبول كركيت مو، اس طرح باب اللقى والروئية (يعنى صحابیت) میں بھی اس کے قول اور دعوی کو تسلیم کرلو۔ اس میں کوئی اشکال اور تامل کی (شرح القارى ۳۹۵) بات ہیں ہے <u>صحابہ کرام (رضی التّحنہم) کی تعداد</u> صحابہ کرام کی تعداد کے بارے میں صحیح وقطعی فیصلہ کرناممکن نہیں اس لئے کہ صحابہ کرام مختلف ملکوں، شہروں، بستیوں ادر گا دُن میں پھیل چکے تھے اور زمانہ اقد س مان المالية ميں كوئى كتاب نہيں تھى جس ميں اسلام لانے دالے صحابہ كے نام لکھے جاتے ہوں جیسا کہ حضرت کعب بن مالک (رضی اللّٰدعنہ ) غز وہ تبوک سے پیچھےرہ جانے کے واتعمي فرمات بن وَالْمُسْلِمُوْنَ مَعَ رَسُوْلِ اللهِ عَظِي كَثِيرٌ وَلَا يَجْمَعُهُمْ كِتَابٌ حَافِظْ يُرِيْكُ البَّيْنَوَانَ (بخارى مديث ١٨ ٣٣) ترجمه: اور اس جهاد میں مسلمانوں کی تعداد بہت زیادہ تھی اور کسی کتاب (رَجُسْرٌ) نے ان کوجم نہیں کیا (کوئی رجسٹر ایسانہ تھا جس میں ان کے ناموں کی فہرست درج کی جاسکے) ۔ امام شمس الدین سخاوی مرحمہ مللہ تعالیٰ فرماتے ہیں وقد تجزیمر الْحَافِظُ آبُوُزُرْعَةَ الرَّازِي بِأَنَّ عَدَدَ الصَّحَابَةِ مِانَةُ ٱلْفِ وَآرْبَعَةَ عَشَرَ ٱلْفًا ( مج المغيف ج ٢ ص ٥٢ )

ترجمہ: حافظ ابوزرعہ رازی نے یقین طور پر فرمایا کہ محابہ کی تعداد ایک لاکھ چودہ ہ ہزار تھی۔ اس کو خطیب بغدادی نے جامع میں بیان کیا ہے۔ امام جلال الدین سیوطی مرحمہ اللہ تعالی فرمات ہیں دُوی آنّه قُبِض تَنْ عَنْ مِأَةٍ ٱلْفٍ وَٓ آدُبَعَة وَ عِنْهِرِيْنَ آلُفًا ۔ ترجمہ: بیان کیا گیا ہے کہ رسول اللہ من تَنْ الْمَ

وفات کے دقت ایک لاکھ چوہیں ہزار صحابہ تھے۔

(تدريب الراوى،مقدمه،استيعاب،تقريب المتهذيب)

امام ابوزرعه عبد بن عبد الكريم رازى مرحمه الله تعالى (متوفى ٢٢٢٥)

فرمات بل قُبِضَ رَسُول الله ﷺ عَنْ مِأَةِ ٱلْفٍ وَّ آرُبَعَة عَمَّرَ الْفًا مِنَ الصحابة محتن رَوى عَنْهُ وَ سَمِعَ مِنْهُ وَاخْتُلِفَ عَدَدَ طَبَقَاتِهِمْ وَجَعَلَهُمْ الحَاكِمُ إِنْنَى عَمَرَة تَطَبَقَةً تَرْجمہ: جب رسول اللّه سَلَّظَالَيَهُم كَ وفات مولَى ال وقت الحاكِمُ وده بزار صحابہ تصحبنوں نے آپ مال ظالیہ م كو وات مولَى ال وقت الك لاكھ چودہ بزار صحابہ تصحبنوں نے آپ مال ظالیہ م حروایت كى اور كلام سنا، اور ان كے طبقات ميں اختلاف كيا كيا ہے اور امام حاكم فى صحابہ كے بارہ طبقات مقرر كے بل -

زيادة تفصيل معرفة الصحابة لابى نعيم الاصبهانى (متوفى ٣٣ م)، الاستعاب فى معرفت الاصحاب لابن عبد البر (متوفى ٣٢ م)، اسد الغابه فى معرفة الصحابه عز الدين ابن اثير على بن محمد جزرى (متوفى ٣٣ م)، الاصابة فى تمييز الصحابه لحافظ ابن حجر عسقلانى (متوفى ٨٥٢ م)، روضة الاحباب ج٢ (مقصد٢) لسيد جمال الدين عطاء الأشير ازى (متوفى

• ۹۳ ھ) ہر حد بعد اللہ تعالیٰ وغیر ہم میں ہے۔ جمیع صحابہ کرام کو ماننا، ان کا ادب واحتر ام کرنا ضروری ہے۔ ان کی تعداد معین نہیں ہے۔ ایک اندازہ کے مطابق ان کی تعدادایک لاکھ چودہ ہزاریا چوہیں ہزار بیان کی گئی ہے۔ اتنا ہی کہنا کافی ہے کہ ہم تمام اصحاب رسول ملیٰ ٹیلی ہی کو مانتے ہیں۔ واللہ اعلم۔ طبقات صحابہ کرام (رضوان اللہ علیہم اجمعین ) کی تعداد

یطبقات صحابہ کی تعداد میں اختلاف ہے۔علامہ محمد بن سعد نے (شرف صحابی کے اعتبار سے ) صحابہ کے پانچ طبقات کا ذکر کیا ہے۔ امام ابوعبد اللہ محمد بن عبد اللہ الحاكم النیسا بوری مرحمہ للہ تعالیٰ (متوفی ٥ • ٣ ھ) نے معرفة علوم الحدیث کے ص ١٦٥ ، پر ١٢ طبقات صحابہ کا ذکر کیا ہے۔

طبقات صحابه کی تعداد بارہ بیان کرنے کے متعلق علامہ سید جمال الدین محدث شیرازی فرماتے ہیں صحابہ راباعتباری سبق باسلام وہ جرت کا مله حضور مثابدہ فاصلہ برای سہولت ضبط واوراک بعدد بروج افلاک وواز دہ طبقہ ساختہ والحق ہر طبقه از ان بر منوال برجی از بروج آسمان مشتمل است برکواکب ثواقب کہ آضفایی کا النَّجُومِ یِاَتِیہِ مِح اقْتَدَدَیْتُدُ اِهْتَدَیْتُه مال مُشتمل است برکواکب ثواقب کہ آضفایی کا النَّجُومِ یَاتِیہِ مِح اقْتَدَدَیْتُدُ اِهْتَدَیْتُه مال مُشتمل است برکواکب ثواقب کہ آضفایی کا النَّجُومِ یَاتِیہِ مح اقْتَدَدَیْتُدُ اِهْتَدَیْتُ مال مُشتمل است برکواکب ثواقب کہ اضفای برطبقہ ہمہ روثن دلان برجی اور منا المال مشتمل است برکواکب ثواقب کہ است کا النَّجُومِ یاتَتہ ہو ہوتی دان مشتمل است برکواکب ثواقب کہ ایک محمد روثن دلان برجہ اہتدا بانہ اور دان برج متار ہا بالنور وضیا اند در بن طبقہ ہمہ روثن دلان باصد ق وصفااند مثان محمد بی محمد و محمد داند آنگس کہ اوخر و منداست کہ از بن فرق تابدان چند است ۔ چہ اہتدا بانہ اور وصول بمقاصد و منازل دنیاست واقتر اباین رامنتی حصول

(رومنة الاحباب ج ٢ م ٨)

پہلا طبقہ: بیہ وہ لوگ تھے جو مکہ میں ابتدائی دور میں اسلام لائے جیسے حضرت خدیجہ سمبریٰ،ابوبکرصدیق علی مرتضیٰ ،عشرہ مبشرہ ،زید بن حارثہ، بلال (رضی اللّٰ عنہم)اور دیگر اہل کمال۔

دوسراطبقہ اصحاب دارالندوہ: بیدہ حضرات تھےجنہوں نے دارالندوہ میں قریش مکہ کے آپ سائٹ آلیہ کم مخالفت پر قسمیں اٹھانے اور مشورہ کرنے سے پہلے ایمان قبول کیا تھا۔مواھب لدنیہ میں ہے کہ دوسرا طبقہ دار الندوہ والے حضرات یعنی حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اسلام لانے کے بعد نبی اکرم سلی ٹیل پہتم اپنے ساتھ مسلما نوں کودارالندوہ میں لے گئے اور اہل مکہ کی ایک جماعت نے دہاں اسلام قبول کیا۔ محدث شیرازی لکھتے اصحاب دارالندوہ کہ چون خداوند حق سجابہ و تعالیٰ دین اسلام را با ايمان قدوبتهارباب الباب عمربن الخطاب (رضى الله عنه) عزيز گردانيده ماه بلند هرگاه واضحي يعنى محمصطفى ملاشية في الاخرة والاولى ازافق دارارقم يا خايزهمز وطلوع كرد وبدارالندوه وخراميد دران منزل بشرف اسلام مشرف مشتند (روضة الاحباب ٢٢ ص٨) تیسرا طبقه مهاجرین حبشه: وه حضرات تصحبنهوں نے حبشہ کی طرف ہجرت کی اور بیہ واقعہ نبوت کے پانچویں سال میں پیش آیا تھا۔

\* چوتھاطبقدا صحاب عقبہ اولیٰ: بیدہ حضرات تصح جو بیعت عقبہ اولیٰ میں شریک ہوئے۔ پانچواں طبقہ اصحاب عقبہ ثانبیہ: بیہ وہ حضرات تصح جو بیعت عقبہ ثانبیہ میں شریک ہوئے اوران میں اکثر وبیشتر لوگ انصار تصے۔

چھٹا طبقہ قباء میں آسلنے والے مہاجرین : بیہ وہ مہاجرین اوّلین سقے جو آپ مان<sup>نڈ</sup> لیہ ہ

کے پاس اس وقت پہنچ گئے شکھے کہ انھی اَپ ملان <sup>م</sup>لاکی ہدینہ طبیبہ کو پہنچنے سے پہلے قباء میں تشریف رکھے تھے۔ ساتواں طبقہ اہل بدر کبریٰ: بیدہ حضرات ہیں جوغز وہ بدر میں شریک بتھے۔ آٹھواں طبقہ کی حدید ہی سے پہلے ہجرت کرنے والے : بیہ وہ حضرات تھے جنہوں نے برروحد يبيد کے درميان بجرت کی ہے۔ نواں طبقہ اہل بیعت رضوان: بیدہ حضرات تھے جنہوں نے بدرحد یدبیاور فتح مکہ کے درمیان ہجرت کی جیسے خالدین ولید ،عمروین العاص (رضی اللہ عنہم)۔ دسواں طبقہ تبل از فتح مکہ ہجرت کرنے والے : جنہوں نے کے حدید بیہاور فتح مکہ کے درمیان بجرت کی جیسے خالدین دلید ادرعمر وابن العاص رضی اللّٰدعنه۔ گیارہواں طبقہ فتح مکہ کے موقع پر اسلام لانے دالے: بید دہ حضرات تھے جو فتح مكه كے موقع پر اسلام لائے۔ بارہواں طبقہ کم عمر صحابہ: بیصبیان اور اطفال (بیچ) شے جنہوں نے فتح مکہ کے موقع پراور ججة الوداع دغیرہ کے موقعوں پراپ سلام الیہ میں کی زیارت کی (جیسے حضرت سائب بن یزیدرضی اللہ عنہ) پھر فتح کہ کے بعد ہجرت کا سلسلہ ختم ہو گیا، صحیح قول یہی ہے۔ (زيادة تفسيل تقريب النووى بمعرفة علوم حديث جناسيه، المواهب لدنيه، روضة الاحباب وغيرهم مي ب) باب اول بعظمت صحابه کرام (رضی التُعنهم) مدارج ومراتب صحابه (رضى الله عنهم) شرف صحابیت میں سب برابر ہیں مگر فضائل اور مناقب کے اعتبار سے بعض کو

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### ٣.

علماء اہل سنت کا اس امر پر اجماع اور اتفاق ہے کہ رسول اللہ ملی تفایل کے بعد ابو بکر، پھر عمر، پھر عثمان (رضی اللہ عنہ)، پھر علی (رضی اللہ عنہ)، ان کے بعد عشرہ مبشرہ، ان کے بعد باقی حضرات، ان کے بعد باقی اصحاب بدر، پھر ان کے بعد اصحاب اُحد، ان کے بعد بیت رضوان کے اصحاب ، ان کے بعد دیگر صحابہ اکرام رضی اللہ عنہم تمام لوگوں سے افضل ہیں۔

علامه سید جمال الدین محدث شیرازی مرحمه الله لکھتے ہیں و برستوری که اجماع جمہور اہل سنت و جماعت بران منعقد کشتہ افضل ایشاز اخلفاء اربعہ داشتہ اند بتر تیب خلافت بعد از ایشان بقیه عشرہ مبشرہ پس اہل بدر انگاہ اہل اُحد بعد از ان اہل بیعۃ الرضوان ومذہب اصحاب حدیث ومشہورنز داہل حدیث اینست وابوشکورسالمی که از اکابر علماء حنفیہ است در تتاب تمید خوش آوروہ کہ بعد از خلفاء اربعہ افضل مردم اہل بیت رسول اللہ تائیلی بعد از ایشان جماعت از صحاب کہ انحضرت در بیل صدیث اینست وابوشکورسالمی کہ از اکابر کہ از اہل بہشت اند بعد از ان اہل بدر پس اہل مدینہ ایش ایشان بیت و بوشکورسالمی کہ از اکابر کہ از اہل بہشت اند بعد از ان اہل بدر پس اہل مدینہ پس مایوں ایشان بخصوصیتہ وصیت فرمودہ

انگاه تابعین و بعداز تابعین تبع تابعین رامرتبه ضلیت ثابت است

(روصة الاحباب ج ٢ ص٢)

<u>خلفاءرا شرین کے بعد سب سے افضل اہل بیت رسول سائنڈ آلیڈ ہیں</u> امام ابوشکور محمد بن عبد السعید سالمی (متوفی ۲۵ ۳ ھ) سرحمہ اللہ تعالیٰ لکھتے ہیں:

فنقول ان ابا بكر افضل الصحابة ثم عمر ثمر عثمان (رضي الله عنه) ثمر على رضى الله تعالى عنهم ثمر بعد هؤلاء الاربعة كأن افضل الناس اهل البيت وهم اهل بيت رسول الله ﷺ ثمر الذين شهد لهم بألجنة ثمر اهل البدر ثمر اهل الحديبية ثمر الصحابة افضل من الامة ثمر تأبعين ثمر تبع تابعين لما روى عن النبي انه قال خير القرون قرني ثمر الذين يلونهم ثمر الذين يلونهم تحد يفشو الكذب (تميدابى شورسالى ١٦٦) - ترجمه: توجم كتب بيل كه ابوبكر افضل الصحابه ہيں، چھر عمر فاروق، چھر عثان غن، چھر علی رضی اللہ تعالیٰ عنہم۔ چھر چاروں خلفاءرا شدین کے بعد افضل الناس اہل بیت ہیں اور اہل بیت وہ رسول سائن البرام کے گھر دالے ہیں اور پھروہ جن کو جنت کی بشارت دشہادت دی، پھر اہل بدر، پھر اہل حديبيه پھر بقيہ صحابہ كرام تمام امت سے افضل ہيں۔ پھر تابعين، پھر تبع تابعين جيسا كہ نى كريم من الثليبة مصروى بكرما ياخير القرون قدنى يعنى بهترين زمانه ميراب، پھر صحابہ کا، پھر تابعین کا، پھر تبع تابعین، پھراس کے بعد جھوٹ عام ہوجائے گا کہ کذب ودروغ گوئی پھیل جائیں گے (بیطویل حدیث ہے) (تمہیدابوشکورسالمی ۳۷۶) اس كاحواله مير جمال الدين عطاء الله محدث شرازي (متوفى • ٩٣) مرجعه الله

٣٢

تعابی نے اس طرح دیا ہے وابوشکورسالمی کہ از اکابرعلماء حنفیہ است در کتاب تمید خوش آور وه كه بعد از خلفاء اربعه افضل مردم امل بيت رسول التُد تَنْقَلِينُ (ردمنة الاحباب) \_ ادر ابوشكور سالمی نے،جوا کابرعلائے حنفیہ سے ہیں، کتاب تمہید میں بہت اچھا بیان کیا ہے کہ خلفاء اربعہ کے بعد تمام لوگوں میں سے افضل اہل بیت رسول سائن الیہ ہم ہے۔ یہی ہم اہل سنت وجماعت كاعقيده ہے۔ <u>صحابها کرام (رضی التینهم) کاایمان</u> اللہ سبحانہ وتعالیٰ نے جابجا انہیں'' ایماندار'' کے لقب سے نواز اہے بلکہ یوں اعلان فرمايات: أُوْلَئِك كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيْمَانَ وَاَيَّكَهُمْ بِرُوْحٍ مِنْهُ (مادله ٢٢) ترجمہ: بیروہ لوگ بیں جن کے دلوں میں اللہ نے ایمان لکھ دیا ہے اور انہیں اپن طرف سے ایک روح کے ساتھ توت بخش ہے۔ اللد تعالى فرما تا ہے: وَٱلْزَمَهُمُ كَلِبَةَ التَّقُوٰى وَكَأْنُوا أَحَقَّ بِهَا وَٱهْلَهَا (الفتخة ٢٧) ترجمه: اورانہیں تقویٰ کی بات پر قائم رکھااور وہ اسکے زیادہ حق داراور اسکے لائق تص\_ادراللد تعالى فرماتا ب: وَلَكِنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوْ بِكُمْ وَ كَرَّةَ إِلَيْكُمُ

الْكُفْرَ وَالْفُسُوْقَ وَالْعِصْيَانَ أُولَئِكَ هُمُ الرَّشِنُوْنَ. فَضْلًا مِّنَ اللهِ وَنِعْمَةً وَاللهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ

٣٣

ترجمہ: لیکن اللہ تعالیٰ نے محبوب بنا دیا ہے تمہار ے نز دیک ایمان کو اور آراستہ کردیا ہے اسے تمہارے دلوں میں اور قابل نفرت بنا دیا ہے تمہار ے نز دیک کفر بسق اور نافر مانی کو۔ یہی لوگ راہ حق پر ثابت قدم ہیں۔(بیسب) محض اللہ کافضل اور انعام ہے اور اللہ سب پچھ جانے والا ، بڑا دانا ہے۔اور اللہ تعالیٰ فرما تا ہے

وَالَّذِينَ الْمُنُوا وَهَاجَرُوا وَ جَاهَلُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ وَ الَّذِينَ اَوَوَا وَ نَصَرُوا اُولَئِكَ هُمُ الْمُوْمِنُوْنَ حَقًّا لَهُمُ مَغْفِرَتُا وَ رَجَادَكَا اللهِ وَ الَّذِينَ اَوَوَا وَ ترجمہ: وہ لوگ جوایمان لائے اور بجرت کی اور جہاد کیا اللہ کی راہ میں اور وہ لوگ جنہوں نے جگہ دی اور مدد کی یہی جماعت حقیقت میں مؤمن ہیں اور ان کے لئے بخشش اور اچھی روزی ہے۔ اور اللہ تعالی فرما تا ہے

إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُّوْنَ اَصُوَاتَهُمْ عِنْلَ رَسُوْلِ اللهِ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللهُ قُلُوْبَهُمُ لِلتَّقُوى لَهُمُ مَّغْفِرَةٌ وَآجَرٌ عَظِيمٌ (سرمجرات)

ترجمہ: بے شک جو پست رکھتے ہیں اپنی آوازوں کو اللہ کے رسول کے سامنے، یہی وہ لوگ ہیں مختص کرلیا ہے اللہ نے ان کے دلوں کو تقوی کے لئے، انہی کے لئے بخشش اور اجرعظیم ہے۔

<u>صحابہ کرام (رضی الڈ عنہم ) معیارا یمان ہیں</u>

الله تعالى فرماتا ب وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ أَمِنُوا كَمَا أَمَنَ النَّاسُ قَالُوًا أَنُوْمِنُ كَمَا أَمَنَ الشُفَهَاءُ آلَا إِنَّهُمُ هُمُ الشُفَهَاءُ وَلَكِنَ لَا يَعْلَمُونَ (سرة البقره) ترجمہ: اور جب کہا جائے انہیں ایمان لا وَجِسے ایمان لائے (اور) لوگ تو کہتے

ہیں کیا ہم ایمان لائیں جس طرح ایمان لائے بیوتوف \_خبر دار! بے شک وہی احمق ہیں گردہ جانتے نہیں۔اس آیت میں منافقین سے کہاجا تا ہے کہ مصاب محد مان تلاک جیںا دل سے ایمان لاؤاس لئے کہ محابہ معیار ایمان ہیں۔ اور جیسا کہ اللہ تعالی فرما تاہے أَنْ تَحْبَط أَعْمَالَكُم وَأَنتُم لَا تَشْعُرُون (<sup>جرات ٢</sup>) ترجمہ: کہ ہیں تمہارے اعمال اکارت نہ ہوجا تیں اور تمہیں خبر نہ ہو۔ یعنی اس آیت میں خبر دی کہ انہیں بارگاہ مصطفیٰ ملکن میں آواز بلند کرنے سے اعمال ضائع ہوتے ہیں اور انہیں خبر بی نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے فَانُ أَمَنُوا بِمِثْلِ مَأَامَنُتُمُ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوُا (سورة القره) ترجمہ: تواگریکچی ایمان لائیں جس طرح تم ایمان لائے ہوتو وہ ہدایت پا گئے۔ اور الثد تعالی فرماتا ہے وَمَنُ يُّشَاقِقِ الرَّسُوُلَ مِنْ بَعْدِمَاتَبَيَّنَ لَهُ الْهُدِي وَيَتَّبِعُ غَيْرَسَبِيْلِالْمُؤْمِنِيْنَ نُوَلِّهِ مَاتَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمُ وَسَاءت مَصِيْرًا (سورەنساء١١٥) ترجمہ:اور جوشخص سیدھا راستہ معلوم ہونے کے بعد پیغمبر کی مخالفت کرےاور مؤمنوں کے راستے کے سوااور راستے پر چلے توجد ھروہ چپتا ہے ہم ادھر ہی اسے چلنے دیں ے اور قیامت کے دن جہنم میں داخل کریں گے اور وہ بُری جگہ ہے۔ ىتىيىنىل المۇمىنەنى سےمراد صحابەكاراستە بى كيونكەدە پىلےمۇمنىن <del>ب</del>ىل اور جومحابە کرام کاراسته چھوڑ کرکوئی اورراستہ اختیار کرتے تواس نے مومنوں کاراستہ چھوڑ دیا ہے۔ صحابہ کرام قول دفعل، ایمان وعمل میں سیچ ہیں۔ اسی لئے ان کے ساتھ رہنے کا تھم دیا۔ اللد تعالى فرماتا ہے

for more books click on the link

https

20

يَأَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوااتَّقُوا اللهَ وَكُوْنُوْا مَعَ الصَّدِينِينَ (<sup>سورة الت</sup>وبه ١٠٩) ترجمہ: اے ایمان والو! ڈرتے رہا کرو اللہ سے اور ہوجا ؤ سچے لوگوں کے ساتھ۔ جو صادق الایمان ہیں مخلص ہیں،رسول کریم سائنٹائی آپر کی اخلاص کے ساتھ تصدیق کرتے ہیں۔اس آیت سے ثابت ہوا کہ اجماع جت ہے کیونکہ صادقین کے ساتھ رہنے کا حکم فرمایا۔ اس سے ان کے قول کا قبول کرنالازم آتا ہے (خزائن العرفان) دین اسلام صحابہ کرام (رضی اللہ عنہ) کی وساطت سے ملا<u>ب</u> قرآن وحدیث اور سارا دین صحابہ کرام (رضی اللہ عنہ) کی وساطت سے ملا اور ہم تک پہنچاہے۔صحابہ کرام پراعتماد نہ کرنے سے سمارے دین سے اعتماد اٹھ جاتا ہے اس لئے صحابہ پرایمان رکھنااوران کی صدادت، عدالت کو ماننا ضروری اور لازمی ہے۔ چنانچہ حضرت مجد دالف ثانی، شیخ احد سر ہندی (متوفی ۱۳۳۰ ہ ھ) فرماتے ہیں قر آن وشریعت راواصحاب تبليخ نمود ه اند،ا گرايشال مطعون باشد طعن د رقر آن و د رشريعت لا زم مي آيد،قر آن جمع حضرت عثمان (رضی اللہ عنہ) است علیہ الرضوان، اگر مطعون است، قرآن ہم معطون است ( کمتوب۵۲ دفتر اول ص ۱۳۳)

ترجمہ: قرآن دشریعت اصحاب (نبی) نے پہنچایا ہے، اگر وہ قابل اعتراض بیں، توقر آن مجیداور شریعت میں اعتراض اور شبہ ضروری ہوگا۔ قر آن حضرت عثان (رضی اللہ عنہ) کا جمع کیا ہوا ہے، اگر حضرت عثان (رضی اللہ عنہ) پر شبہ اور اعتراض ہے، تو قرآن پر بھی شبہ اور اعتراض ہے۔ اسی بات اور فیصلہ کوجلیل القدر ، مفسر قرآن علامہ قرطبی نے (ہارون رشید کی مجلس

کا ایک واقعہ قل کرتے ہوئے )عمر بن حبیب کے الفاظ میں بالکل صاف کر دیا ہے۔ اذاكان الصحابة كاذبين فالشريعة بأطلة والفرائض والاحكام في الصيام والصلوةوالطلاق والنكاح والحدود، كلها مردودةغير مقبولة (الجامع لاحكام القرآن تفسير سورة الفتح ص ٢٩٩ ج١٧) ترجمہ: اگرخدانہ کرے صحابہ کرام نا قابل اعتبار ہیں، تو شریعت باطل ہے اور فرائض اوراحكامات الهبيه، روزه، نماز، طلاق، نكاح اور حدود دغيره سب نا قابل اعتبار ادر نا قابل قبول ہیں۔ قاضى ثنا الله صاحب بإنى بتى مرحمه الله تعالى (متوفى ١٢٢٥ هـ) لکھتے ہيں واصحاب رسول التدمني يتيابخ جمه عادل بودند اكراز كسي احيانا ارتكاب معصيت مثده تائب ومغفور گشته متواترت ازنصوص قرآن وحدیث مدح صحابه پراست و درقر آن است که آنها با به محبت ورحمت داشتند وبرعفارغلاظ وشداد بودند بهركه صحابه رابابهم بغض وب الفت داند منكر قرآن

است وہرکہ بآانہاد منی وغصہ داشۃ باشددر قرآن بروے اطلاق گفر آمدہ۔ حاملان وی وراویان قرآن اندہ ہرکہ نکر صحابہ باشد اورا ایمان بہ قرآن وغیرہ ایمانیات متواتر ات ممکن نیست (مالابد منہ میں ۱۵۔۱۱)

ترجمہ: رسول اللہ ملاظ تیریم کے صحابہ سب عادل تصحوفی فاسق نہ تھا اگر کس سے کسمی کوئی گناہ ظاہر ہوا پس وہ تائب ہوا اور بختا گیا۔ اور بہت آیتیں قر آن کی اور بہت حدیث یک فاس میں پیار اور ملاپ حدیث سے ایک میں پیار اور ملاپ رکھتے تھے اور کا فروں کے مقابلہ اور ان کو سزا دینے پر بڑے سخت سے جوشخص یہ عقیدہ

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattar

۳2

رکھتا ہے کہ صحابہ اُپس میں بغض اور دشمنی رکھتے تنصے وہ شخص قر آن کامنگر ہے اور جو شخص ان ے ساتھ بغض اور خفگ رکھتا ہے قر آن میں اس کو کا فرکہا گیا ہے چنا بچے فرمایا اللہ تعالٰی نے لِيَغِيْظَ عَلِمُ أَلَكُفَارً (تاكمان كافروں كے دل جليں) تاكمدوزخ ميں بسبب ان كے کافروں کوڈالے۔صحابہ یادر کھنے والے قرآن کے اور روایت کرنے والے فرقان کے یتھے پس جوشخص منکر صحابہ کا ہوگا اس کوقر آن اور قر آن کے سواا یمان کی اور متواتر ت خبر وں پرایمان لا نامکن نه ہوگا۔مولا ناجامی متوفی ۹۹۸ ھفر ماتے ہیں: جزبآل کرام وصحب عظام 😽 سلک دین نبی نیافت نظام (اعتقادنامه ۲۷) محبوب كبريا كے ہيں پيار بے صحاب پاک ایمان کی اساس میں سارے صحاب پاک ☆ ہیں اس کے تابدار ستار مے اب پاک جس آسان رشد کے حضرت ہیں مہر وماہ \$ يارمزار وصاحب غار ے صحاب پاک يردانددار مع رسالت كساتھ بيل ان سب کے قدم سے اندھیروں میں نور ہے 🛠 لاريب كانجوم ميں سارے صحاب پاک <u>فضائل صحابہ قرآن وحدیث کی روشن میں </u> صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے قرآن وحدیث میں بے شار فضائل و مناقب بیان کئے گئے ہیں۔ بالاستیعاب ان کا ذکر یہاں کرنے کی گنجائش نہیں ہے اس لئے چندآیات داحادیث کی روشنی میں بعض فضائل دمنا قب بیان کئے جاتے ہیں۔ آيت تطهير اللد تعالى ابل بيت كي شان مي فرما تاب إِنَّمَا يُرِيْدُ اللهُ لِيُنْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ آهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمُ

24

تطهيرًا (افزاب ٣٣) ترجمہ: اللہ تو یہی چاہتا ہے اے نبی کے گھر والو کہتم سے ہرنا پا کی دورفر مادے اورتمہیں پاک کرکے خوب ستھرا کردے۔ اوراللد تعالى صحابه كرام كحق ميں فرما تاب مَايُرِيْدُ اللهُ لِيَجْعَلَ علَيكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَالكِن يُرِيْدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيكُم لَعَلَّكُم تَشْكُرُوْنَ (سورة المائد) ترجمہ: اللہ نہیں ارادہ رکھتا کہتم پر تنگی کرے اور لیکن چاہتا ہے کہ تمہیں پاک ر کھے اورتم پراپنی نعمت کو پورا کرے تا کہتم شکر کرو۔ اللہ تعالی فرما تا ہے ۅٙٳۮ۬ؠؙۼؘۺؚۨؽػؙؙؗٛۯؚٳڶؾؙ۠ۼٵؘۺٲڡؘڹؘڐٞۊۜؽڹؘڒؚٙڵؙؖٵؘؽڬؙۯڡؚڹٞٵڶۺٙؠٙٵۦؚڡٙٵۦٞڷؚؽڟڦۣڒ كُمْ بِهِ وَيُنْهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَانِ وَلِيَرِبِطَ عَلَى قُلُوْبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِه الاقرر (انفال١١) اور جب تمہیں اونگھنے سے گھیردیا تواس کی طرف سے چین (تسکین )اور آسان سے تم پر پانی اتارا کہ ہیں اس سے تھرا کراد ہے اور شیطان کی تا پا کی تم سے دورفر مادے اورتمہارے دلوں کومضبوط کرے اور اس سے تمہارے قدم جمادے۔ <u>آيت تزکيہ</u> اللدتعالى فرماتا ٢ حُنْ مِنْ أَمُوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُ هُمْ وَتُزَكِّيْهِمْ جِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِم إِنَّ صَلُوتَك سَكَنْ لَهُمُ واللهُ سَمِيْعٌ عَلِيْهُ (توب، ١٠٣)

ترجمہ: اور (اے جیپ ) وصول کیجئے ان کے الوں سے صدقہ تا کہ آپ https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ملی تلیز پاک کریں انہیں اور بابر کت فرمائیں انہیں اس ذریعے سے، نیز دعا مانگئے ان کے لئے، بے شک آپ ملی تلایہ کی دعا (ہزار) تسکین کا باعث ہے ان کے لئے، اور اللہ تعالی سب پچھ سننے والا جانے والا ہے۔

السابقون الاولون جنتى بي

اللد تعالى فرماتا ب

وَالسَّابِقُوْنَ الأَوَّلُوْنَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَ الَّذِينَ اتَّبَعُوْهُمْ بِإِحْسَانٍ رَّخِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوًا عَنْهُ وَاَعَنَّ لَهُمْ جَنْتٍ تَجُرِى تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِيْنَ فِيْهَا اَبْدَأَ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيُمُ (توبر ١٠٠)

ترجمہ: اور سب میں الگلے پہلے مہاجرا ور انصار اور جو بھلائی کے ساتھ ان کے پیرو ہوئے ، اللہ ان سے راضی اور وہ اللہ سے راضی ۔ اور ان کے لئے تیار کر رکھے ہیں باغ جن کے پنچ نہریں ہیں ۔ ہمیشہ ہمیشہ ان میں رہیں گے ، یہی بڑی کا میا بی ہے ۔ اس سے بڑی کا میا بی اور کوئی ہو سکتی ہے ۔ قاری ابن کثیر ہر حمد للہ تعالی نے مِن تحقیقها پڑھا ہے جیسا کہ بقیہ تمام مقامات پر آیا ہے ۔ اہل مکہ کے مصاحف میں بھی اس طرح ہے کہیں باقی قراء نے میں کے حذف کے ساتھ پڑھا ہے (تغیر مظہری)۔ اللہ تعالی فرما تا ہے:

وَالسَّيِقُوْنَ السَّيِقُوْنَ ـ أُولَئِكَ المُقَرَّبُوْنَ ـ فِي جَنَّتِ النَّعِيْمِ ـ اورسبقت لے جانے والے تو وہ سبقت لے جانے والے ہی ہیں۔وہی مقرب بارگاہ ہیں۔ناز دنمت جنتی باغوں میں (سورہ داتھ ۱۰) **~**•

<u>صحابہ کرام (رضی اللہ عنہم) اللہ تعالیٰ کی جماعت ہیں</u>

اللد تعالى فرما تاب:

ٱوُلَئِك كَتَبَ فِي قُلُوْجِهِمُ الْإِيمَانَ وَآيَّكَهُمَ بِرُوْحَ مِنْهُ وَ يُلْخِلُهُ، جَنَّتٍ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا الْآنَهُرُ خَلِيِنْ فِيْهَا. رَضِ اللهُ عَنْهُمُ وَ رَضُوْ عَنْ أوُلِئِك حِزُبُ اللهِ آلَا إِنَّ حِزُبَ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (بادار)

ترجمہ: بیدہ لوگ ہیں نقش کردیا ہے اللہ نے ان کے دل میں ایمان اور تقویت بخش ہے انہیں اپنی فیض خاص سے اور داخل کرے گا انہیں باغوں میں رواں ہیں جن کے پنچ نہریں، وہ ہمیشہ رہیں گے ان میں، اللہ تعالیٰ راضی ہو گیا ان سے اور وہ اس سے راضی ہو گئے۔ بید (بلند اقبال) اللہ کا گروہ ہے۔ سن لو! اللہ تعالیٰ کا گردہ ہی ( دونوں جہانوں میں ) کا میاب وکا مران ہے۔ شیطان کا گروہ نقصان اُتھانے والا، رسوا ہونے والا ہے اور ناکام ہے کیکن اصحاب رسول اللہ تعالیٰ مان مان میں اور وہ وہ ہی مراد کو پانے والا ہے۔

التدكي طرف سے رضامندي

اللد تعالى مہاجرين وانصار اور تابعين كے متعلق اپنى رضا وخوشنودى كا اعلان فرما تا بى رضا دائمہ عنبہ مرور دونو عنه (سورہ توبہ ١٠٠) ترجمہ: اللہ راضى ہواان سب سے اور وہ سب راضى ہوئے اللہ سے۔

امام رازي (متوفى ٥٢ هه)

اس آیت کی تغسیر میں فرماتے ہیں

وَمَعْنَا لا رَحْنَى اللهُ عَنْهُمْ لا عُمَالِهِمْ وَكَثِيرَةِ طَاعَاتِهِمْ وَ رَضُوًا عَنْهُ لِبَا أَفَاضَ عَلَيْهِمْ مِنْ نِعْمَة الْجَلِيْلَةِ فِي اللَّيْنِ وَالتُّذَيّا (تنير بيرن ١٧ س ٢٠٠) اوراس كامعنى ب كهالله تعالى ان سان كاعمال اوراكى زياده اطاعت كى وجه سراض موااوروه الله سراض موئ كهالله تعالى في دنيا اوردين مي ان پراين برى برى نعتين نازل فرما عمي -

ر حضی الله عَنْهُ هر وَرَضُوْا عَنْهُ لَ خَلِكَ لِمَنْ خَشِی رَبَّهُ (<sup>سوره</sup> بین<sup>)</sup> ترجمہ:اللہ ان سے راضی ہوا اور وہ اللہ سے راضی ہوئے۔ یہ (مرتبہ) اس کے لئے ہے جوابی رب سے ڈرتا ہے۔ اور اللہ تعالی فرما تا ہے:

رَضِى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوْ عَنْهُ أُوَلَئِكَ حِزْبُ اللهِ آلَا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُر الْهُفْلِحُونَ (الجادله ٢٢)

ترجمہ: اللہ تعالی صحابہ سے راضی ہو گیا اور وہ اللہ تعالی سے راضی ہوئے۔ یہی اللہ کا گروہ ہے، خبر دار بیشک اللہ ہی کا گروہ نجات پانے والے ہیں۔ اور اللہ تعالی فرما تا ہے وَدِخْوَانْ قِبْنَ اللهِ آَکْہَوُ۔ ترجمہ: اور اللہ کی طرف سے بڑی خوشنودی ہے۔اور اللہ تعالی فرما تا ہے:

لَقَدُرَضِى اللهُ عَنِ الْمُؤمِنِيْنَ إِذْ يُبَايعُوْنَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَافِي تُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ عَلَيْهِم وَآثَابَهُمْ فَتُحًا قَرِيْبًا (سوره فَ آيت ١٨) ""

ترجمہ; بے شک اللہ راضی ہوا ایمان والوں سے جب وہ درخت کے پنچ تمہاری بیعت کرتے تھے تو اللہ نے جانا (ظاہر کیا) جوان کے دلوں میں ہے پھراللہ نے ان پر سکینہ نازل فرمايا اوربطور انعام انہيں بيقريبى فتح بخشى -<u>سب صحابہ اکرام (رضی اللہ عنہم) کے لئے معافی کا اعلان</u> الله تعالى فرماتا ٢ لقدُ تَابَ الله عَلَى النَّبِيِّ وَالمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُونُ فِي سَاعَةِ العُسْرَةِ (سوره توبر آیت ۱۱۷) ترجمہ: بیشک اللہ کی رحمتیں متوجہ ہوئیں ان غیب کی خبریں بتانے والے اور مہاجرین اور انصار پرجنہوں نے مشکل گھڑی میں ان کا ساتھ دیا۔ بعض صحابہ کرام سے غزوہ احد میں لغزش ہوئی تھی اور جعہ کے موقع پر اللہ تعالیٰ نے ان سب کی معافی کا اعلان فرمايا جنك احد كذكريس اللدتعالى فرماتا بولَقَلْ عَفَا عَنْكُمْ وَاللهُ خُوْفَضْلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ( آلمران ١٥٢) ترجمہ:اور بے شک اس نے تمہیں معاف کر دیا اور اللہ مسلمانوں پرفضل کرتا ہے۔اس آیت میں خاص معافی کا ذکر ہے اور دوسرے مقام پر عام معافی کا ذکر فرمایا وَلَقَنْ عَفَهُا اللهُ عَنْهُمُ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ حَلِيْهُ ( آلمران ١٥٥) ترجمه: اور بيبك اللدن انبيس معاف فرما ديا - ب شك الله بخشف والا، حلم والا

22

صحابہ کرام (رضی اللہ منہم) سے درگز رکرنے دمغفرت طلب کرنے کا حکم اللد تعالى فرماتا ب:

فَيِمَا رَحْمَةٍ مِنْ اللولِنَتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيُطَ الْقَلْبِ لَا نَفَظُّوْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَ شَاوِرُهُمْ فِي الْآمْدِ ( آلعران<sup>109</sup>) پن الله كى طرف سے بڑى رحمت ،ى كى وجه سے توان كے ليے نرم ،و كيا ہے اور اگر توبدخلق ، سخت دل ہوتا تو يقيناً تيرے پاس سے منتشر ، وجاتے ، سوان سے درگز ركر اوران كے ليے بخش كى دعا كر اوركام ميں ان سے مشور ہ كر۔

لِلْفُقَرَآءِ الْمُهْجِرِيْنَ الَّذِينَ أُخُرِجُوًا مِنْ دِيَارِهِمْ وَامُوَالِهِمْ يَبْتَغُوْنَ فَضْلاً قِنَ اللهِ وَدِضُوَانًا وَيَنْصُرُونَ اللهَ وَرَسُوْلَهُ أُوْلَئِكَ هُمْ الْطَيِقُونَ (حرم) ترجمہ: اور (مال فنی) ان فقراء مہاجرین کے لئے ہے جنہیں نکالا گیا ان کے گھروں سے اور مالوں سے تلاش کرتے ہیں اللہ کافضل اور اس کی خوشنودی اور اللہ کے دین کی مددکرتے ہیں اور اس کے رسول کی ، وہی گروہ تیچ کہنے والے ہیں۔

انصار مدینہ کی بھی بڑی عظمت ہے کہ وہ بیعت عقبہ اولیٰ اور بیعت عقبہ ثانیہ اور بیعت عقبہ ثالثہ میں شریک ہو کرایمان لائے۔اور پھرمہا جرین کی جانی مالی مدد کی اور انہیں مدینہ میں آباد کیا۔

اس لیے اللہ تعالیٰ ان کی شان میں فرما تا ہے

ۊؚٳڷۨڹؚؿڹؾؾۊۘٛۅٛٳڷڰۜٳڗۅٙٳٛڸؿؾٳڹڡڹۊڹڸڥۣڡؗ؞ؽۼۣؾؙۏڹڡڹۿٳڿڗٳڷؽۑۣ؞

~~

وَلاَ يَجِدُونَ فِي صُلُودِ هِمْ حَاجَةً مِّتَا أُوْتُوا وَيُؤْثِرُوْنَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْكَانَ عِهْمْ حَصَاصَةٌ وَمَنْ يَتُوْقَ شُخَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ المُفْلِحُوْنَ (حره) ترجمہ: اور وہ لوگ جنہوں نے ان سے پہلے دار بجرت اور ایمان میں جگہ بنال دوست رکھتے ہیں انہیں جنہوں نے ان کی جانب بجرت کی اور اپنے دلوں میں نہیں پات کوئی تگی اس سے جود یے گئے اور ترجیح دیتے ہیں اپنی جانوں پر اگر چانہیں حاجت ہو اور جوکوئی اپنے نفس (دل) کوبخل سے بچائے توہ بی فلا ح پانے دالے ہیں۔ اللہ تعالی فرما تا ہے:

وَٱوْلَئِكَ لَهُمُ الْحَيْرَاتُ وَٱوْلَئِكَ هُمُ الْهُفَلِحُوْنِ.

ترجمہ: لیکن رسول اور جولوگ ایمان لائے ساتھ اس کے ،کوشش کرتے ہیں اپنے مالوں اور جانوں سے، اُنہی لوگوں کے واسطے نیک چیزیں ہیں اور وہی فلاح پانے والے ہیں۔

للد تعالى فرماتا ب

وَالَّذِينَ الْمَنُو امِنْ بَعْدُو هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا مَعَكُمُ فَأَوُّلَئِكَ مِنْكُمُ (الله2) ترجمہ:اورجو بعد کوا یمان لائے اور ہجرت کی اور تمہارے ساتھ جہاد کیا وہ تم میں سے جمی ہیں۔

<u>سب صحابها کرام (رضی اللّٰی نہم ) سے مغفرت واجرعظیم اور جنت کا دعدہ کیا گیا</u> الثد تعالى نے صحابہ کرام سے مغفرت اور اجرعظیم کا وعدہ فرمایا چنانچہ اللہ تعالی

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

20

فرماتاہے وَعَدَاللهُ الَّذِينَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ مِنْهُمُ مَغْفِرَةٌ وَ أَجْرًا عَظِيمًا ترجمہ:اللد تعالیٰ نے وعدہ فرمایا ان لوگوں سے جوایمان لائے اور نیک کام کئے ان میں سے بخش اور اجرعظیم کا۔اس آیت میں منہ ہد میں من تبعیضیہ ہیں بلکہ بیانیہ ے جیسا کہ اس ارشاد میں ہے فَاجْتَذِبُو الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ (<sup>رر ، جَ ٣</sup>) آخ فَاجْتَذِبُو الرِّجْسَ الَّذِي هُوَالْأَوْثَان جس كامنهوم بيب كماللد تعالى في سب صحابه سے مغفرت اور اجرعظیم کا دعدہ فر مایا ہے۔اس میں ان لوگوں کارد ہے جو کہتے ہیں کہ نبی کریم ملاطق کے دفات کے بعد چند صحابہ کے سواباتی مرتد ہوئے تھے۔ نعوذ بالله منذالك-امام ماتريدى مرحمه الله تعالى (متوفى ٣٣٣٥) فرماتي بي وَفِيهِ نَقْضُ قَوْلِ الْبَاطَنِيَّةِ وَالرَّوَافَضِ لَعَنَهُمُ اللهُ لِقَوْلِهِمْ إِنَّهُمْ بَعْدَ وِفَاةٍ رَسُوْل ﷺ كَفَرُوا وَارْتَثُوا عَنِ الْإِسْلَامِ جَمِيْعًا (تاويلات القرآن ، سورة الفتح) ترجمہ: اوراس آیت میں فرقہ باطنیہاورروافض (ان پراللہ کی لعنت ہو) کے قول کارد ہےان کے اس کہنے کا کہ رسول اللہ مان تالیہ ہم کے بعد سب کا فر ہو گئے تھے اور دين اسلام سے پھر كئے تھے۔ اس بات پردلالت كرتا ہے إنتهم قبقوا على ماكانوا مِنْ قَبْلُ فِي زَمَنٍ رَسُوْلِ الله وفى حَيّاتِهِ وَاللهُ أَعْلَمُ (تاميلات القرآن) ترجمہ: وہ اسی دین پر قائم رہے جس پر اس سے پہلے اور رسول اللہ مان اللہ ا زمانه میں بنے، اور رسول اللہ ملاظ تاہیج کی حیات میں بنے۔

روافض ارتداد صحاب كمتعلق بيدليل پيش كرت بين كد حضرت انس بن مالك حذيف بن يمان سے رسول اللد مل لل اللہ علي مرفوع حديث مروى ب لير حق على النا شين اصحابي الحوض حتى إذا رَايتُهُم وَعَرَفتُهم إختَلِجُوا دُوني فَاقُولُ يَا رَبِّ اُصَيحَابِ اُصَيحَابِ، فَيقَالُ لِي إِنَّكَ لَا تَدِي مَا اَحدَنُوا بَعدَكَ وَفي دِوَايَةٍ فَاقُولُ سُحُقًا سُحُقًا

(بخارى كتاب الرقاق، كتاب الحوض وسلم شريف كتاب الفضائل، باب اثبات الحوض، الاجوبة العراقية) ترجمہ: ضرور میرے اصحاب میں سے کچھلوگ دوض پر آئیں گے یہاں تک کہ جب میں ان کود مکھلوں گا اور پہچان لوں گا تو میرے پاس سے ان کو بیچ لیا جائے گا۔تو میں کہوں گااے میر بے دب ، بیر میر ہے صحابہ ہیں ، بیر میر ہے صحابہ ہیں ۔ پس کہا جائے گا میرے لئے آپ مال میں جانتے کہ انہوں نے آپ مال میں جان میں کیا نئ باتیں نکالیں۔ ایک روایت میں ہے، میں کہوں گا دوری ہو، دوری ہو۔مسلم شریف کتاب الفضائل میں اصحابی اصحابی (میرے چند ساتھی ،میرے چند ساتھی ) صیغہ تصغیر کے ساتھ ہے اوراحادیث مبارکہ کے دوسر نے شخوں میں لفظ اصحابی اصحابی مذکور ہے۔ علامہ سید محمود آلوی فرماتے ہیں شیعہ کے نز دیک اسباب ارتداد صحابہ میں سے حضرت ابوبكرصديق كوپہلاخلیفہ بنانا ہےاور حضرت علی کوخلیفہ نہ بنانا اور حدیث غدیر پر عمل نہ کر تاجس میں بقول روافض حضرت علی کی خلافت کا بیان ہے اور حدیث حوض سے استدلال کرتا ہے۔لیکن حدیث حوض میں ان منافقین کا ذکر ہے جو بظاہر اسلام کا اظہار کرتے بیضےاور باطن میں انکارتھااور بعد میں وہ انکارکھل کرسا منے آگیا تھا۔اور وہ لوگ

بھی مرادیں جو حضرت ابو بکر صدیق (رضی اللہ عنہ) کے زمانہ میں مرتد ہو گئے تقے اور انہوں نے بہت می بدعتیں پیدا کر دی تھیں۔ گنہگارا یما ندار بھی مراد ہو سکتے ہیں (الاجوبۃ العراقیۃ)

مفتى احمد يارخان نيمى مرحمد اللذ تعالى (متوفى ١٩ ١١ ه) لكصة بين: خيال رب، اس حديث كى بنا پر روافض كتم بين كه سار ب حضرات صحابه مرتد ہو گئے تھے۔ (نعوذ بالله) اگر يه مطلب ب تو حضرت على وغير ہم بھى صحابى بيں - ان پر بھى الزام آجائے گا۔ اگر وہ حضرات مرتد ہوتے تو حضرت على ندان سے بيعت كرتے ندان كے پيچھے نمازيں پڑھتے ندان كے ہدايا ليتے (مراة ج ٨ ٩ ٢ ٢) - چونكه بيلوگ دنيا ميں آپ مان ظاليہ برك كے پڑھتے ندان كے ہدايا ليتے (مراة ج ٨ ٩ ٢ ٢) - چونكه بيلوگ دنيا ميں آپ مان ظاليہ برك كے پڑھتے ندان كے ہدايا ليتے (مراة ج ٨ ٩ ٢ ٢) - چونكه بيلوگ دنيا ميں آپ مان ظاليہ برك كے اگر وہ حضرات مرتد ہوتے تو حضرت على ندان سے بيعت كرتے ندان كے پيچھے نمازيں پڑھتے ندان كے ہدايا ليتے (مراة ج ٨ ٩ ٢ ٢) - چونكه بيلوگ دنيا ميں آپ مان ظاليہ برك كے پڑھتے ندان كے مدايا ليتے (مراة ج ٢ ٩ ٢ ٢) - چونكه يولوگ دنيا ميں آپ مان ظاليہ برك كے پڑھتے ندان كے مدايا ليتے (مراة ج ٢ ٩ ٢ ٢) - چونكه يولوگ دنيا ميں آپ مان ظاليہ برك كے پڑھتے ندان كے مدايا ليتے (مراة ج ٢ ٩ ٢ ٢) - چونكه ميلوگ دنيا ميں آپ مان ظاليہ برك كے پڑھتے ندان كے مدايا ك مير بر دوست ، فرمايا - جب دنيا ميں نبى كريم مان ظاليہ برج ك خترى كريا ہے ايك اہل ايمان كى وہ جماعت جو صلح حديد يو فتح مكم معظمه (٢ ٢ هـ) سے قبل د ذكر كيا ہے ايك اہل ايمان كى وہ جماعت جو فتح مك بعدا يمان لائى - سب سے جنت كا د دركريا ہے ايك الد الارت حالى فرما تا ہے د عدر فرمايا - چنا ني دور متا ت جو فتح مك محدا يمان لائى - سب سے جنت كا د عدر فرمايا - چنا ني دائي دور متا ہے جو فتح مكم معدا يمان لائى - سب سے حدن كا

لاَيَسْتَوِى مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الفَتْح وَ قَاتَلَ أُولَئِكَ اعظَمُ حَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ آنْفَقُوْا مِنْ بَعْلُ وقَاتَلُوْا وَكُلاً وَّعَدَ اللهُ الحُسْلى وَاللهُ بِمَا تَعْبَلُوْنَ خَبِيْرُ (سر،مديد ١)

ترجمہ: ہم میں برابر ہیں وہ جنہوں نے فتح مکہ سے قبل خرچ اور جہاد کیا۔وہ مرتبہ میں ان سے بڑے ہیں جنہوں نے بعد فتح کے خرچ اور جہاد کیا۔ان سب سے اللہ جنت

۴۸

كاوعده فرما چكا ب اور اللدكوتم بمار ى كامول كى خبر ب اللد تعالى فرما تا ب إنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُ هَر هِنَّ الْحُسْلَى أُوْلَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُوْنَ (الابياء ١٠) ترجمہ: بیشک وہ جن كے لئے ہمار اوعدہ بھلائى كا ہو چكاوہ جبنم سے دورر كھے گئے ہیں۔ صحاب كرام (رضى اللہ عنهم)رضائے خداوندى كے طلب گارتھے صحاب كرام اللہ كى رضا كے طلب گار اور من و مثام اللہ تعالى كو ياد كرنے والے تھے۔ اللہ تعالى فرما تا ب:

وَلَا تَطُوُدِ الَّذِينَ يَسُعُوْنَ رَجَّهُمَ بِالْعَلُوةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيْلُوْنَ وَجْهَهُ (العام ٥٢) ترجمہ: ان لوگوں کوفر اموش نہ فرما وَجولوگ اپنے رب کومبح وشام یا دکرتے اور پکارتے ہیں، اور صرف اسی کی رضا چاہتے ہیں۔اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

-4

# سابقيراً ساني كتب ميں صحابہ (رضى اللہ منہم) كاذكر

الله تعالى فرماتا ، مُحْمَكُ وَسُولُ الله وَالَّذِينَ مَعَهُ آشِتَاء عَلَى الْكُفَارِ رُحْمَاء بَيْنَهُمْ تَرْهُمْ رُكَّعًا سُجَّمًا يَّبْتَغُوْنَ فَضْلَ مِّنَ الله وَرِضُوانًا سِيْمَاهُمْ في وُجُوُهِهِمْ مِنْ آثَرِ الشُجُوْد. ذٰلِك مَعْلُهُمْ في التُوْرَاقِ. وَمَعْلُهُمْ فِي الإُنْجِيْل. كَرَرْعَ آخُر جَشَطْتَهُ فَازَرَهْ فَاسَتَعْلَطُ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوْقِه يُعْجِبُ الرُزَّاعَ لِيَغِيْطَ عِهْمُ الكُفَّار. وَعَدَائلَهُ الَّذِينَ آمَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحَة مِنْهُمُ مَعْفِفِرَقَوَا جَرًا عَظِيمًا (سرونْ بَعَامَهُ وَاللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَة مِنْهُمْ

ترجمہ: (جان عالم) محمد اللہ کے رسول ہیں اور وہ (سعاد تمند) جو آپ ملق تفایید کے ساتھی ہیں کفار کے مقابلہ میں بہا در اور طاقتو رہیں۔ آپس میں بڑے رحم دل ہیں۔ تو دیکھتا ہے انہیں بھی رکوع کرتے ہوئے اور کبھی سجدہ کرتے ہوئے، طلب گار ہیں اللہ کے فضل اور اس کی رضا کے۔ ان (کے ایمان وعبادت) کی علامت ان کے چہروں پر سجدوں کے اثر سے نمایاں ہے۔ ان کے میداد صاف تو رات میں (مذکور) ہیں۔ نیز ان کی صفات انجیل میں بھی (مرقوم) ہیں۔ (بی صحابہ) ایک کھیت کی مانند ہیں جس نے نکالا اپنا پٹھا پھر تفویت دی اس کو پھر مضبوط ہوگیا۔ پھر سیدها کھڑا ہو گیا اپنے سے پر۔ (اس کا جو بن) نوش کرر ہا ہے ہونے والوں کو تا کہ (آتش) غیظ میں جلتے رہیں انہیں د کی کر کفار۔ اللہ نے وعدہ فر مایا ہے جو ایمان لے آئے اور نیک عمل کرتے رہاں سے منفرت کا اور اجظیم کا۔ بیآ ہے تفت مصطفی ملی طفیتی ہم اور میں جس کے اس آ بیت کا شان زول ہی ہے کہ ملح صد یہ ہیں کہ موقع پر جو ملح مالہ کار ہو کیا تان سے اس آ بیت کا شان زول ہے ہے کہ مال میں ہیں کہ موقع ہو تھی ہی جو تا کہ اور ای سے کہ مند ہیں جس نے د کار کا اور اللہ کا ہو ہوں ایں ہو کہ میں ہو کو ہوں ہو تھا۔ بھر سید ما کھڑا ہو کیا اپنے ہیں جس نے د کی کر کفار۔ اللہ نے وعدہ فر مایا ہے جو ایمان کر آ ہے اور میں ہیں میں میں میں جلے رہیں انہیں

میں ہم اللد شریف کے بعد بیم ارت تھی من محتقد ڈسول اللہ کہ محد (مان علیہ م رسول الله كى طرف سے بنو كفار نے كہا كہ ہم آپ مان اللہ كواللہ تعالى كارسول نہيں مانتے۔اس(لفظ)رسول اللہ کومٹادو۔حضورعلیہالسلام نے حضرت علی (رضی اللہ عنہ ) کو حکم دیا کہ اس کومٹادو۔حضرت علی (رضی اللہ عنہ) نے از راہ ادب عرض کیا یا رسول اللہ، بیہ کام مجھ سے ہیں ہوسکتا کہ میں رسول اللہ مقابلہ ہوم کے کلمہ کواپنے ہاتھ سے مٹا دوں۔ پھر حضور مان المناتية في خود البيغ دست مبارك سو حوكرديا كيونك صلح كرنامقصودتها، جنگ مقصود نہ تھی۔ اس بات کا صحابہ کو بہت دکھ ہوا تو اللہ تعالی نے قران مجید میں محتقق دَّسُوْلُ الله تازل فرما یا که اب قیامت تک کوئی اس کومثانه سکے گا ادر اس کوکلمه ء اسلام کا جزءوقرار دے دیا گیا جسکا تمام عالم اسلام میں ورد جاری ہے۔ اللہ تعالی ارشاد فرما تا **ب وَرَفَعْنَا لَك ذِكْرَكَ اور بَم نے اپ م**لْنَتْنَالَيْهُم کے لئے آپ ملْنَتْنَالِيَهُم کے ذکر کو بلند كرديا باور بيرجمله فحقيقٌ در شول الله مستانفه ب- اس ميں اس چيز كابيان برس پر اللہ تعالی کی گواہی کافی ہے۔ اور وہ گواہی ہیہ ہے کہ آپ مالی ایس رسول اللہ ہیں یعنی آپ مان الله الله الله الله اور بين اور بيكلمه تمام اوصاف جمله پر شمل ب- كيونكه اس میں اسم محمد کے علاوہ منصب رسالت کا بھی بیان ہے کیونکہ اللہ کا رسول ہوتا ہے ایسا کمال ہے کہ اس سے بڑھ کر کوئی اور کمال نہیں اور پید لفظ رسول قران مجید کی تقریبا سے سورتوں میں تقریبا <u>۲۳ جگہ</u> آیا ہے اور بیکلمہ اسلام کا دوسراجز ہے اور جز اول کا ذکر سورہ محمد میں ہے اور دوسراجز محتقق دیشوں اہلہ یہاں سورہ فتح میں مذکور ہے۔تو پوراکلمہ بير جوا لا إله إله فحتمَّةٌ دَّسُوْلُ اللهُ نواس كلمه ميں اسم ذات (محمه) اور اسم صفت

61

رسول دونوں مذکور بیں۔ اور اسم محمد قران مجید کی چار سورتوں میں آیا ہے (۱) سوم ، آل عمر ان (۲) سوم ، احزاب (۳) سوم ، محمد (۳) سوم ، فتح۔ مگر اللہ تعالی نے قران کریم میں کہیں بھی آپ ملق تاریخ کو یا محمد اور یا احمد کہہ کر ذاتی ناموں سے ندانہیں فرمائی بلکہ آپ ملق تیزیز کو صفاتی ناموں کے ساتھ ندا فرمائی ہے۔ یہ آپ سلق تاریخ کی فضیلت کی دلیل ہے۔ اور احمد بھی آپ سلق تلا ہے کا ذاتی نام ہے جو سورہ صف میں آیا

صحبت رسول التدمية التياري كي فضي<u>لت</u>

نبی کریم ملائلاتی کم کا بحالت ایمان دیدار کرنا تمام فضیلتوں سے زیادہ فضیلت ہے۔ حضرت مجد دالف ثانی شیخ احمد فاروتی حنفی ماتریدی <sub>مر</sub>حمد الله تعالی (متوفی ۲۳۰۱ھ) فرماتے ہیں واصحاب کرام بدولت صحبت خیر البشر علیہ الصلوٰة والسلام از اولیاء امت افضل امدند، شیخ ولی مرتب محابی نرسد ( کمتوبات)۔ ترجمہ: صحابہ کرام خیر البشر کی صحبت کی بدولت اُمت کے تمام ولیوں سے افضل ہیں۔کوئی ولی صحابی کے مرتبہ و مقام کو نہیں پہنچ سکتا۔

حضرت مجد دالف ثانی شیخ احمد سر مندی سر حمه الله تعالیٰ (متوفی ۱۰۳۴) ارشاد فرمات ہیں:

وَمِتَا يَنْبَنِيْ أَنْ تَبْعَلَمَ أَنَّ الْإِنْكَارَعَنْ بَعْضِ إِنْكَارٌ عَنْ بَمِيْعِهِمْ فَإِنَّهُمُ فِيُ فَضِيْلَةٍ صُنبَيتِهِ خَيْرِ الْبَشَرِ مُشْتَرِكُوْنَ. وَفَضِيْلَةُ الصُّحْبَةِ فَوْقَ بَحِيْجِ الْفَضَائِلِ وَالكَمَالاَتِ. (مَرَبات دِنْرَ اولُ ١٣٩، مَرْجَابَ مُعْرَافَهُ) ترجمہ: اور ضابطے کے وجوہات ذہن میں ہونے چاہی۔ بعض صحابہ کرام کا انکار سب کا انکار ہے کیونکہ خیر البشر علیہ الصلوٰ ۃ والسلام کی صحبت کی فضیلت میں بیسب حضرات مشترک ہیں۔ اور صحبت کی فضیلت سب فضائل و کمالات سے فائق اور بلند

<u>ب</u>

یہی وجہ ہے کہ حضرت اولیں قرنی مرحمہ اللہ تعالیٰ جوتمام تابعین میں سے بہتر ہیں سی ایک صحابی کے در جے کوہیں پہنچ سکے ۔لہذاصحبت رسول سلی تلالیہ ہم کی فضیلت کے برابرکوئی چیز نہیں کیونکہ ان صحابہ کا ایمان صحبت اور مزول وحی کی برکت سے شہودی ہو چکا ہے اور ایمان کا بیر تبہ صحابہ کرام کے بعد کسی کو بھی نصیب نہیں۔

حضرت شيخ عبدالحق محدث دہلوی <sub>م</sub> حمد الله تعالی (متوفی ۵۲ ماھ) فرماتے ہیں وخود کدام دلیل واضح ترازیں باشد کہ بے واسط جمال مصطفیٰ می رادیدہ با و صححبت داشتہ۔ دین وقران وسنت راز زبان و ے شنیدہ بلاواسطہ بامرونہی الہی مخاطب گشتہ وجان ومال واولاد واحفادرا بے دریغ درراہ او بختہ و تحقیقت انچہ بیک نظر جمال وے دیدن ود مے در بزم اونشیند وحرف از زبان اوکوش کردن عاصل شود مدت العمر دیگر ال

را بخلوات واربعینات دست مم ند بد۔ ( بحیل الایمان س ۱۳۲ یغیة الرائدش عقائد س ۱۳۳) اور اس سے خاص اور زیادہ واضح دلیل (فضیلت صحابہ کی) کوئی ہوگی کہ انہوں نے بغیر کسی واسطہ و پردہ کے جمال مصطفی کو دیکھا ہے اور صحابہ نے حضرت محمد سلاملالا پر کے ساتھ صحبت مجلس اور ہم نشینی رکھی ہے اور قرآن وحدیث کو حضور ملالا لالا پر کی مبارک زبان سے سنا ہے اور بلا واسطہ اللہ تعالیٰ کے تکم ونہی سے مخاطب کئے گئے ہیں اور جان

٥r

ومال اولا داور پوتوں کوان کی راہ میں بے تہا شہ قربان کیا۔ اور حقیقت میہ ہے کہ صرف ایک نگاہ سے حضور علیہ السلام کے جمال با کمال کو دیکھنے اور ایک لمحہ ایک گھڑی ان کی مجلس شریف میں بیٹھنے اور ان کی زبان پاک سے ارشادات سننے سے جو پچھ حاصل ہوتا ہے، جو مقام ومر تبہ ملتا ہے اور فائدہ ہوتا ہے، وہ دوسروں کو پوری زندگی میں خلوتوں اور چلوں سے حاصل نہیں ہوسکتا۔

حکیم الامت مفتی احمد یارخان صاحب نعیمی مرحمه الله تعالی (متوفی ۹۱ ۱۳ ۱۱ ۳) کھتے ہیں اسلام میں صحابیت سب سے بڑا درجہ ہے۔ پیغمبر کے بعد صحابی ہی اعلیٰ رتبہ والے ہیں۔تمام دنیا کے اولیاء، اقطاب، ابدال، غوث صحابی کی گردکونہیں پہنچ سکتے اور · كيوں نه ہو كہ صحابي صحبت يافتہ جناب مصطفىٰ عَلَيهِ التَحِيَّةُ وَ الثَّنَاء بيں۔۔۔ يوں مجھو کہ جہاد کر نیوالا غازی ہے، قرآن پڑھنے والا قاری، نماز پڑھنے والانمازی، اسلامی فيصلح كرنيوالا قاضى كعبه كوديكيراً نے والاحاجى ،مكر چہرہ پاک مصطفى مالا اللہ كا ديكھنے والا مؤمن صحابی ہے۔حضور سائن البر کے بعد مسلمانوں میں حاجی، غازی، نمازی، قاضی سب ہو سکتے ہیں مگر صحابی کوئی نہیں ہوسکتا کیونکہ وہ محبوب سائنڈا آپہتم سب کچھ دے گئے مگر اپنادیدار ساتھ لے گئے۔کل صحابہ کرام ایک لاکھ چوہیں ہزار ہیں یعنی انبیاء کی تعداد کے برابر۔ پھرجیسے انبیاء کرام مختلف درج والے ہیں ایسے ہی صحابہ کرام مختلف مرتبہ والے (امیر معادیہ پر ایک نظر ص ۱۱) ۔ جس طرح نبوت ورسالت و صبی ب کسی نہیں اس طرح صحابیت بھی دھی ہے کسی نہیں۔اسی لئے امت میں اولیاءاللہ ہیں گرصحابی نہیں۔ شارح بخاری محمد ابوالحسن اهل حدیث سیالکوٹی لکھتے ہیں اورجمھور کا بیہ مذھب ہے کہ

صحبت کی فضیلت کے برابر کوئی عمل نہیں واسطے دیکھنے حضرت محمد ملائلہ دہ کی کے (فیض الباری پاره ۱۳ ص ۱۳۰) یعنی بحالت ایمان نبی سان تو آیستم کود یکھنا اوران کی ملاقات کرنا ایک ایساعمل کہ اس کے برابرکوئی عمل نہیں ہے۔مولاناروم سرحمہ اللہ تعالی فرماتے ہیں: يك زمانه صحبت بإولياء مجتم ازصد ساله طاعت بريا جب والى كامل كى صحبت كابير عالم بتورسول التد مالانتاي تم كى صحبت بإك كاكيا عالم موگا۔ بعض لوگ رسول الله سال الله محبت کی تا ثیر کے منکر ہیں لیکن انہیں جاننا چاہیے کہ نوح عليه السلام كابيثا بُروں كى صحبت سے دولت ايمان سے محروم رہا۔ اور اصحاب كہف کے متنے کوا چھوں کی صحبت سے فضیلت حاصل ہوئی۔اور جوصحبت رسول کی تاثیر کے منكر بي وه كمال مصطفى ملايناتي تم بى كوبيس مانتے -وير تريي اورنى مالان البين باك فرمات ہيں۔ بي صحابہ كرام كى شان ميں ہے۔ ويزيد يو يو م حضرت مجد دالف ثانی رحمہ اللہ تعالیٰ متوفی سوم ا ھلکھتے ہیں واختلا فاتے کہ درمیان اصحاب پیغیرعلیهم الصلوۃ والتسلمات واقع شدہ نہازھوانے نفسانی بود چہفس شریفہ ایشاں تزکیہ یافتہ بودند دازامارہ باطمینان رسیدہ ہوائے ایشاں تابع شریعت شدہ بود بلکہ **اَن اِ خَتْلاف مبنی براجتها دیود واعلانے حق (**کتوبات امام ربانی دفتر اول کمتوب ۸۰)۔ صحابہ کرام میں جواختلاف داقع ہواہے دہ خواہش نفسانی کی وجہ سے نہ تھا کیونکہ ان کے نفوس شریفہ تزکیہ یافتہ تھے ادر (نفس) اتارہ کے بجائے مطمئن ہو چکے تھے۔ ان کی خواہش شریعت کے تابع ہو چکی تھی بلکہان کا باہمی اختلاف اجتھا داورکلمہ حق بلند کرنے پر مبنی تھا (اوران کے درمیان مشاجرات خطاءا جتھادی پر تھے نہ کہ ذاتی عناد

۵۵

اور نفسانی خواہش پر) امت کے بہترین لوگ (اصحاب رسول ساہ الہ السر ہیں) اللدتعالى ارشادفر ما تاب كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ (سوره آلعران ١١٠) ترجمہ: تم بہترین امت ہوجو ظاہر کی گئی لوگوں کی (بھلائی کے ) لئے حضرت عبداللَّد بن مسعود (رضی اللَّدعنه) سے روایت ہے کہ رسول اللَّد سلَّ عَلَيْهِ آم نے فرمايا حَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي ثُمَّ الَّذِينَ يَلُوْنَهُمُ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُوْنَهُمُ ثُمَّ الَّذِينَ یے پکو بہ کور (بخاری کتاب الفضائل اصحاب النبی حدیث ۳۶۴۹) سب لوگوں سے بہترین میرے ز مانے کے لوگ ہیں (صحابہ)۔ پھروہ لوگ بہترین ہیں جواصحاب سے ملے ہوئے ہیں (تابعین) پھروہ لوگ بہترین ہیں جوتا بعین سے ملے ہوئے ہیں (تبع تابعین)۔ خیال رہے کہ زمانہ صحابہ حضور سائنڈ اپنچ کی ظہور نبوت سے ایک سومبیں سال رہا ہے یعنی تقريبا • • ارتك اورزمانة تابعين • • اره سے • > ارتك رہا ہے اورزمانة تنع تابعين • 2ا ہے ۲۲ ہوتک (مرات) یعنی • • ۲ برس تک ۔ اس کے بعد مسلمانوں میں بر بر بر اختلاف اور فتنے پیدا ہوئے۔

چنانچہ حضرت عمران بن حصین (رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے کہ رسول اللہ مقاطنات پہر نے فرمایا:

خَيْرُ أُمَّتِى قَرْنِى ثُمَّ الَّذِينَ يَلُوْنَهُمُ ثُمَّ الَّذِينَ يَعُوْنُونَ وَيَخُوُنُونَ وَلَا يُوْتَمُنُونَ وَ يُغْذِرُونَ بَعْرَهُمُ قَوْمٌ يَشْهَلُونَ وَيَخُونُونَ وَيَخُونُونَ وَلَا يُوْتَمَنُونَ وَ يُغْذِرُونَ وَتَعْفَوْنُونَ وَلَا يُوْتَمَنُونَ وَ يُغْذِرُونَ وَتَعْفَوْنُونَ وَلَا يُوْتَمُ يُوْنَ وَ يُغُونُونَ وَلَا يُوْتَمَنُونَ وَ يُغْذِرُونَ وَتَعْوَنُونَ وَلَا يُوْتَمَنُونَ وَ يُغُونُونَ وَلا يُوْتَمَنُونَ وَ يُغْذِرُونَ وَلا يُوْتَمَنُونَ وَ يُغْذِرُونَ وَتَعْهُ وَيَعْذَرُونَ وَلَا يُعْمَنُونَ وَ يُعْذِرُونَ وَوَلا يَغْمَنُونَ وَ يُعْذِرُونَ وَكَذَرُونَ وَلا يُوْتَمَنُونَ وَ يُعْذِرُونَ وَكَذَيْ وَ يُعْذَرُونَ وَكَذَرُونَ وَيَعْذَرُونَ وَ يُعْذَرُونَ وَ يُعْذَرُونَ وَ يُعْذَي وَ يُعْذَرُونَ وَ يُعْذَرُونَ وَ يُعْذَي وَ يُعْذَي وَ يُعْذَرُونَ وَ يُعْذَي وَ يُنُونَ وَ يُعْتَعُونَ وَ يُعْذَرُونَ وَ يَعْذَي وَ يُعْذَي وَ يُغْذَرُونَ وَي يُعْزِي وَ يُعَلَيْ يَنْ يَعْتَهُمُ مُ عُونُ وَ يُعْذَي وَ يُعْذَي وَ يُعْذَي وَ يُعْتَعْهُمُ فَقُونَ وَ يُنُونَ وَ يُعْتَعُونَ وَ يُعْتَعْهُ وَي يُونَ وَ يَعْنُونَ وَ يَعْنُونَ وَ يَعْتَعْهُ وَي يُونَ وَ يَعْنُونَ وَ يُونَ وَيَعْتُونَ وَي وَنَ وَ يُنُونَ وَ وَقُلا يَعْوَنُ وَيَعْهُ مُونُ وَي فَيْنُونَ وَ يُونَ وَقُونَ وَ يَعْمَ وَنَ وَ يُنُونَ وَ وَقُنُ وَقُونَ وَ وَي يُونَ وَ يُونُ وَ يُونُ وَ يُونَ وَ يَعْنُونُ وَ يَعْنُونُ وَ يُونَ وَ يُونُ وَ وَنِ وَ يُعْتُ لِنُونَ وَ وَنِ وَ يُونَ وَ يُونُ وَ وَنِ وَ يَعْنُ مِ

ۊۜؿڂؚڸڡؙۅٛڹؘۅؘۜڵٳؽؙۺؾڂڶڣۅؙڹؘڡؙؾۜڣۜۊ۠ٞٵؘؽ؋ۦۅٙڣ۬ٛڒۅٳؽڐ۪۪ڵؚؠۺڸؚ؏ؚؚؚؚؚؚؚؚؚؚػڹٳۑۿڒؽڒؚۊؘڎؙؖ ؽڂؙڵڣؙۊؘۄٞڴڔؽڃؚڹؖۅ۫ڹٳڛٙؠٙٳڹؘة (<sup>مڟ</sup>وۃ)۔

میری امت کے بہترین لوگ میر نے زمانہ کے لوگ (صحابہ) ہیں۔ پھر وہ لوگ بہترین ہیں جو اُن کے ساتھ متصل ہیں (تابعین)۔ پھر جو ان کے ساتھ متصل ہیں۔ پھر ان کے بعد ایسے لوگ ہوں گے جو گواہی دیں گے حالانکہ ان سے گواہی طلب نہیں کی گئ ہوگی، وہ خیانت کریں گے اور ان پر اعتماد نہیں کیا جائے گا، وہ نذ ر ما نیں گے اور اسے پورانہیں کریں گے، اور ان میں موٹا پا ظاہر ہوگا۔ ایک روایت میں ہے کہ وہ قشم کھا کیں گے حالانکہ ان سے قسم طلب نہیں کی جائے گی (بخاری و مسلم )۔ امام مسلم کی روایت میں حضرت ایو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے کہ صحابہ، تابعین اور تی تابعین کو بالتر تیب فضیلت حاصل ہے۔

ملاعلی قاری (علیہ مرحمۃ البامری) لکھتے ہیں اس کے بعد بدعتوں کا ظہور شروع ہو گیا۔ معتزلہ نے جنم لیا، فلا سفہ اور نام نہا دعقلاء نے سرا تھایا، ان لوگوں نے دین کوسنح کرنے کا بیڑ ہ اتھایا۔ پھر قرآن کو مخلوق کہنے کا فنتہ اتھا جس نے اہل علم کوز بردست امتحان سے دوچار کیا، لوگوں کی دینی زندگی کو کھن لکنے لگا، نت نے افکار وخیالات جنم لینے لگے، اختلافات ونزاعات پھیلنے لگے، آخرت کا خوف کم ہوا، دنیا کی طرف رجان بڑھنے لگا، احکام شریعت اور سنت کی اتہاع میں اس قدر خلل ونقصان پڑا کہ اخلاق زندگی مجروح ہونے لگی، اور لوگوں کا دہ حال ہونے لگا جس کی خبر آ محضرت مان شاہ

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

62

نے نُحَمَّ يَفْشُوا الكِذُبَ (تجعوث عام ہوجائے گا) كے الفاظ سے دى تقى (مرقاة) -ورحقيقت اختلافات كا آغاز تو حضرت عثمان غنى (رضى الله عنه) كے دور خلافت كے آخر ميں پيدا ہو گيا تھا پھر آہت آہت ہيڑھتا گيا يہاں تك كه دور خير القرون كے بعد بہت ہى سياسى مذهبى اختلافات پيدا ہوئے جس سے مسلمانوں كونقصان پہنچا-

الثمنع فرماتاب وآطِيْعُوا اللهَ وَرَسُوْلَهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَنْهَب

یہ یحک کھر وَ اصْدِرُوْا، اِنَّ اللهَ مَعَ الصَّدِیرِیْنَ (<sup>سورہ الانفال آیت ۳</sup><sup>۳)</sup> ترجمہ: اور اطاعت کروالٹد کی اور اس کے رسول کی ، آپس میں نہ جھگڑ دور نہ تم کم ہمت ہوجا ؤ گے، تمہاری ہوا کھڑی ہوجائے گی اور (ہرمصیبت میں) صبر کرو، بے تنگ الٹد تعالیٰ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

حفزت جابر (رضی الله عنه) نبی کریم ملال اللي سے روایت بیان کرتے ہیں کہ آپ ملال اللي بن ارشاد فر مايالا تمتش النا کُو مُسْلِمًا مَن دَآنی اَوْدَای مَنْ دَانی (تر مذی) - ترجمہ: اس مسلمان کو (دوزخ کی) آگ نہ چھو کے گی جس نے مجھے ديکھا ہوگا يا اس شخص کو ديکھا ہوگا جس نے مجھ کو ديکھا (تر مذی) - اس ميں صحابه اکرام اور تابعين کی فضيلت کابيان ہے -

عدالت صحابه اكرام (رضى الله منهم) صحابه كى عدالت وصدافت قرآن وحديث وآئمه محدثين ومتكلمين كرار شادات سے ثابت ب- الله تعالى ار شادفر ماتا ب: كُذُنُهُ خَذِرَ أُمَّةٍ أُخْدِ جَتْ لِلدَّاسِ. (سوره آل عرآن ١٠٠)

ترجمہ:تم بہترین امت ہوجوظاہر کی گٹی لوگوں (کی بھلائی) کے لئے۔ وَالصَّحَابَةُ هُمُ آوَّلُ المخاطِبِينَ بِهٰذِهِ الأية لِا تَهُمُ رَعِيْلِ الْأَوَّلِ وَقَن مُصَّى بَعْضُ الْمُفَسِّرِيْنَ أَنَّهَا وَارِدَةٌ فِي أَصْحَابِ الرَّسُوْلِ (<sup>دراسات</sup> في الجرح والتعديل ص ١٦٢) اور صحابہ ہی پہلے مخاطب ہیں کیونکہ وہ پہلا اسلامی قافلہ ہے اور بعض مفسرین نے خاص کیا ہے کہ بیٹک بیآیت اصحاب رسول کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔اللّٰد تعالى فرماتا ہے وَكَذٰلِكَ جَعَلُنْكُمُ أُمَّةً وَّسَطِّلِّتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ (سوره البقرة ١٣٣) ترجمہ: اوراس طرح ہم نے بناد پاتمہیں بہترین امت تا کہتم بنوگواہ لوگوں پر۔ آى عَلُولًا . قَالَ ابنُ الصَلَاحِ فِي مُقَدَّمَتِهِ وَهُوَ خِطَابٌ مَعَ المَوجُو دِينَ فِي ذلك العصر (دراسات) ترجمہ: یعنی صحابہ عادل ہیں۔ابن صلاح نے اپنے مقدمہ میں کہاہے بی خطاب ان کے ساتھ ہے جواس زمانے میں جوموجود تھے اور وہ صحابہ کرام تھے۔معلوم ہوا کہ صحاب كرام خير الامم اور عادل بي -چنانچ علامه خطيب بغدادى لكصة بي لِأَنَّ عَدَالَةَ الصَّحَابَةِ ثَابِتَةٌ مَعلُومَةٌ بِتَعدِيلِ اللولَهُم، وَإِحْبَارُهُ عَن طَهَارَةٍ إِحْدِةِ أَرْحَدِيَارُهُ لَهُم فِي نَصِّ القُرآنِ فَمِن ذَلِك قَولُهُ تَعَالى كُنتُم خَيرَ أُمَّةٍ أُخرِجَت لِلنَّاسِ. (م ٢٧) ترجمہ; صحابہ کرام کا عادل ہونا ان کے حق میں اللہ کی تعدیل اور ان کے حق میں تز کیہ کی خبر دینے اور ان کواپنی کتاب میں پسندیدہ قرار دینے کی وجہ سے یقینا ثابت

ہے۔ اسی لئے اللہ تعالی کا فرمان ہے تم بہترین امت ہو جسے نکالا گیا ہے لوگوں کی (بھلائی) کے لئے۔ حدیث صحیح کے راوی کے لئے جو اوصاف ضروری ہیں اُن سے عدالت پہلی شرط ہے۔

الى طرح امام ابن اثير الجزرى رحمه الله (م ٢٢٠ ه) لكت بين: والصحابة يشار كون سائر الرواة فى جميع ذلك الافى الجرح والتعديل فأنهم كلهم عدول لا يتطرق اليهم الجرح لان الله عزوجل ورسوله زكاهم وعد لاهم وذلك مشهور لانحتاج لذكرة (اسدالغابن ٢٠٠٠)

حضرات صحابہ کرام تمام باتوں میں راویوں کے ساتھ شریک ہیں گر جرح وتحدیل میں نہیں، کیونکہ صحابہ کرام سب کے سب عادل اور ثقہ ہیں ان پر جرح نہیں کی جاسکتی، اس لئے کہ اللہ تبارک تعالیٰ اور اس کے رسول سالی ایک ہے نے ان کا تز کیہ اور ان کی تحدیل فرمائی ہے، اور صحابہ کرام کی تز کیہ وتصفیہ کی سے بات اتنی مشہور ہے جس کے ذکر کی بھی ضرورت نہیں۔

<u>عدالت كامعنى</u>

عدالت ایک مشترک لفظ ہے جس کے مختلف معنی ہیں مثلاً:

ا) کمبھی عدالت جور دظلم کے مقابل میں بولا جاتا ہے اور اس وقت بید لفظ انصاف کے مرادف ہوجاتا ہے۔ ۲) کمبھی فسق وفجور کے مقابل میں استعال کیا جاتا ہے اور اس وقت میدلفظ تقویٰ کا ہم معنی ہوتا ہے۔

## for more books click on the link

4+

۳) کبھی پیلفظ صرف عصمت پر دلالت کرتا ہے اور بید وصف صرف انبیاء اور ملائکہ کے ساتھ مخصوص ہے۔ ۳) کمجی میدلفظ گناہوں سے محفوظ رہنے پر دلالت کرتا ہے اور نتائج کے لحاظ سے اگر چیہ اس میں اور عصمت میں کوئی فرق نہیں تاہم عصمت ایک ملکہ فطری ودہبی ہے اور گہا ہوں سے حفوظ رہنا ایک ملکہ سبی ہے۔اسی بنا پرانبیاء علیہم السلام کومعصوم اور اولیاء کو محفوظ کہا جاتاہے۔ ۵) کمبھی عدالت کے معنی روایت حدیث میں جھوٹ سے بچنے کے ہوتے ہیں اور اس معنی میں عادل اس شخص کو کہتے ہیں جوروایت حدیث میں دروغ بیانی نہ کرتا ہو۔ کیکن بیر سی محدث کا دعوی نہیں ہے کہ صحابہ کوئی کام انصاف کے خلاف نہیں کر سکتے۔ان *سے کوئی فعل تقویٰ وطہارت کے خلف صا درنہیں ہوسکتا۔ وہ انبیاء کی طرح معصوم ہیں یا وہ* تمام گناہوں سے حفوظ ہیں بلکہ ان کا مقصد صرف سیہ ہے کہ کوئی صحابی روایت کرنے میں دروغ بیانی سے کام نہیں لیتا۔ چنانچہ ابن الانباری کا قول ہے کہ لیس المد اد بعد التهمر ثبوت العصبة لهم واستحاله المعصية منهم وانمأ المراد قبول رواياً تهم من غير تكلف البحث عن اسباب العدالة وطلب التزكية الا ان يثب ارتكاب قارح لم يثبت ذلك. ترجمہ:صحابہ(رضی اللّدعنہ) کی عدالت سے بیمراد ہیں کہ صحابہ(رضی اللّدعنہ) بالکل معصوم ہیں اوران سے گناہ کاسرز دہونا محال ہے بلکہ مرادیہ ہے کہان کی روایتوں کو اسباب عدالت وثقامت کی چھان بین کے بغیر قبول کر لینا چاہئے بجز اس صورت کے

جب وہ ایسے امر کاار تکاب کریں جوروایات میں قادح ہوا در بیژابت ہیں ہے۔ مولانا شاه عبدالعزيز صاحب محدث دہلوی لکھتے ہیں کہ اہل سنت کا بیہ مقرر ہ عقید ہ ہے کہ صحابہ (رضی اللہ عنہ ) کل کے کل عادل ہیں۔ بیلفظ بار بار بولا گیا ہے اور میرے والدمرحوم شاہ ولی اللہ محدث دہلوی سرحمہ اللہ تعالیٰ نے اس لفظ کی حقیقت سے بحث کی تو سیرثابت ہوا کہ اس موقع پر عدالت کے متد اول <sup>مع</sup>نی مرادنہیں ہیں۔ بلکہ صرف عدالت فی روایۃ الحدیث مراد ہے اس کے سوا اور کچھ مرادنہیں ہے اور اس عدالت کی حقیقت روایات میں جھوٹ سے بچنا ہے کیونکہ ہم نے تمام صحابہ (رضی اللہ عنہ) کی سیرت کو خوب ٹٹولا یہاں تک کہان لوگوں کی سیرت کا بھی مطالعہ کیا جو خانہ جنگیون،فتنوں اور لڑائی، جھگڑوں میں شریک ہوئے۔تو ہم کومعلوم ہوا کہ وہ بھی رسول التٰد سائنٹائی کے متعلق دروغ بیانی کو سخت ترین گناہ بچھتے ہیں اور اس سے شدت کے ساتھ احتر از کرتے ہیں۔(سیرانصحابہۃ۵ص۲۶) بیعدالت صحابہ کامعنی فتاوی عزیزی ج اص۹۶۔اورج۲ ص ۸۲، یرتفصیلا بیان کیا گیا ہے لیکن جمہور العلماء اس معنی سے اتفاق نہیں کرتے۔ چنانچه مفتی تقی عثانی صاحب لکھتے ہیں کہ صحابہ کرام نہ تومعصوم یتھے اور نہ فاسق ، پیر ہوسکتا ہے کہ ان میں سے کسی سے بعض مرتبہ بتقاضائے بشریت دوایک یا چندغلطیاں سرز دہوگئی ہوں لیکن تنبیہ کے بعدانہوں نے توبہ کرلی اور اللہ نے انہیں معاف فرمادیا، اس لئے دہ ان غلطیوں کی بناء پر فاسق نہیں ہوئے۔ چنانچہ پہیں ہوسکتا کہ سی صحابی نے گناہوں کواپنی پالیسی بنالیا ہوجس کی وجہ سے اسے فاسق قرار دیا جا سکے (حضرت معاديه ادرتاريخي حقائق ص • ١٢)

<u>صحابہ(رضی اللہ عنہم) کی عدالت میں تفتیش جائز ہیں</u>

تمام علماء اصول حدیث اور محدثین عظام اس بات پر متفق ہیں کہ ہر راوی غیر محابی کی عدالت میں محابی کی عدالت میں محابی کی عدالت میں محابی کی عدالت میں تفتیش جائز نہیں۔ اس کو بلاچون وچراعادل تسلیم کرنا ضروری ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کے افضل الرسل جناب محم مصطفیٰ ملق تاریخ نے اُنکی عدالت و ثقات پر قطعی دلیلوں کے انبار لگاد کے ہیں۔ فضائل محابہ صاب میں ہے جو آیات قر آند اور احدیث نبو رہ کی شکل میں ہے مصل میں ہے محمد مصل محال میں محال میں معال میں محال کی عدالت میں محابی کی عدالت میں تفتیش جائز نہیں۔ اس کو بلاچون و چراعادل تسلیم کرنا ضروری ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کے افضل الرسل جناب محمد مصطفیٰ ملق تاریخ نے اُنگی عدالت و ثقات پر قطعی دلیلوں کے انبار لگاد کے ہیں۔ فضائل محابہ صرف محابی میں ہے جو آیات قر آند اور احاد یث نبو رہ کی شکل میں ہے محصمت کے مواسب کمالات سے محابہ متصف ہیں۔

تمام صحابه عادل بي ۔ عادل عدول كى جمع ب جس كامعنى حصے برابر كرنا، عدل و انصاف كرنا اور حق پر قائم رہنا۔ اس كا معنى بيان كرتے ہوئے علامہ ابن الصلاح فرماتے بي تفصيلُهُ أن يَّكُونَ مُسلِمًا، بَالِغًا، عَاقِلاً، سَالِمًا مِن أسبَابِ الفِسقِ وَحَوَادِ مُر المُرُوقَةِ ترجمہ: اس كى تفصيل بي ہے كه انسان مسلمان، بالغ، عاقل ہو، اور اسباب فسق سے نيز خلاف مروت افعال سے محفوظ ہو (علوم الدين دلان)۔ امام ابى عمروعتمان بن عبد الرحن الشھز ورى (متوفى ٢٣٣ هے) كمسے بيں

لِلطَّحَابَةِ بِأَسرِ هِم خَصِيصَةٌ وَهِى ٱنَّهُ لَا يُساَلُ عَن عَدَالَةِ أَحَرٍ مِّنهُمُ، بَل ذٰلِك آمرٌ مَفرُوغٌ مِّنهُ لِكَونِهِم عَلى الإطلَاقِ مَعدَلِينَ بِنُصُوصِ الكِتَابِ وَالشُنَّةِ وَاجَتَاعِ مَن يَعتَثُبِهِ فِي الإجمَاعِ مِنَ الأُمَّةِ (مقدمان العلان من ٢٠٠٠علوم الحديث)

ترجمہ: تمام صحابہ کرام کی ایک خصوصیت ہے اور وہ بیہ ہے کہ ان میں سے کسی کی

71

عدالت ( ثقة ومتقى ) ہونے كاسوال بھى نہيں كيا جاسكتا كيونكه بيا يك طے شدہ مسئلہ ہے كہ ان کی عدالت قرآن دسنت کی نصوص قطعیہ اور اجماع امت جن لوگوں کامعتبر ہے، ان کا جماع سے ثابت ہے۔ شیخ الاسلام محی الدین ابو زکریا لیچنی نودی (متوفی ۲۷۲ھ) فرماتے ہیں الصَّحَابَةُ كُلُّهُمْ عَدُوْلٌ مَنْ لَابَسَ الفِتَنَ وَغَيْرُهُمْ بِإِجْمَاعِ مَنْ يُعْتَدُّ بِهِ (التقريب مع شرح فتح القريب ص ٢٠٥) ترجمہ: جن لوگوں کے اجماع کا اعتبار ہے ان سب کے اجماع کے ساتھ صحابہ تمام کے تمام عادل ہیں ،خواہ فتنوں میں شرکت کی ہویا نہ کی ہو۔ امام ابوعبداللدمحد قرطبی مرحمه الله تعالی (متوفی ۲۷۱ ص) فرماتے ہیں فَالصَّحَابَةُ كُلُّهُ هُر عَلُوْلٌ ٱوْلِيَاءُ اللهِ وَآصْفيانُهُ وَخَيْرَتُهُ من خَلْقِهِ بَعْدَ آنْبِيَائِهِ وَرُسُلِهِ. هٰذا مَنُهبٱهُلُ السُّنَّةِ وَالَّذِي عَلَيْهِ الجَبَاعَةُ مِنَ الْأَمَّةِ هٰذِهِ الْأُمَّةِ (تفسير قرطبى ج٢ ١ ص ١ ٢ ٤) ترجمہ، صحابہ سب کے سب عادل ہیں، اللہ تعالیٰ کے اولیاءاور اصفیاء ہیں، انبیاء کرام اور رسل کے بعد وہ اس کی بہترین مخلوق ہیں، بیابل سنت کا مذہب ہے اور اس امت کے اتمہ کی جماعت کا بھی یہی نقطہ نظر ہے۔ ایک چھوٹے سے گردہ کی رائے بیر ہے (جس کی کوئی حیثیت نہیں) کہ صحابہ کا حال دوسروں کے حال کی طرح ہے اس وجہ سے ان کی عدالت کے بارے میں بحث ضروری ہے۔ان سے پچھا پسے ہیں جوان کے احوال کے درمیان بداءۃ (شروع) امر

کے حوالے فرق کرتے ہیں۔ کہا: پہلے پہل وہ عادل شے پھران کے احوال بدل گئے۔ ان میں جنگیں اورخون خرابہ ہوااس لیے بحث ضروری ہے۔ان کا بیقول مردود ہے کیونکہ صحابه كرام مي سے بہترين اورجليل القدر بستياں جيسے حضرت على شير خدا، حضرت طلحه، حضرت زبیر جوان ہستیوں میں سے ہیں جن کی اللہ تعالٰی نے تعریف کی ، ان کا تذکرہ کیا۔ اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہوا، انہیں راضی کیا اور اس ار شاد کے ساتھ ان کے ساتھ جنت كاوعده كيا: هَغْفِيرَ فَقُوْ آجْرًا عَظِيمًا، خصوصاً دس عشره مبشره جن كي جنت كي بشارت رسول التد ملى عليه من دى۔ وہ سردار ہيں جبکہ ان کے بارے ميں کثير آ زمانشيں اور امتحانات آتے رہے۔ بیسب کچھ نبی کریم ملائن آلیہ ہم کے بعد ہواجسکی خبر نبی کریم ملائن آلیہ ہم انہیں دے گئے تھے۔ایسے امور ان کے مرتبہ اور فضیلت کو ساقط کرنے والے نہیں کیونکہ پیاموراجتہا د پر مبنی ہیں اور ہر مجتہد تواب کامستحق ہوتا ہے (تغیر قرطبی ج ۸ ص ۵۷) ميرسيد جمال الدين عطاء الله محدث شيرازي (متوفى • ٩٣ هه) مرحمه الله تعالى لكصح ہیں: بدانکہ صحابہ (ضی اللہ عنہ ) بائمعہم خصوصیتے است کہ سائر امت رانیست و ان خصوصیت انست که بحث از عدالت ایشال نکند بلکه جمله رابلا بحث عدل شمر ندمگر کسے که نق وخلا ف مروت اوشرعا ثابت شودزیرا که ببرکت صحبت رسول ملایتین از اسباب فسق (وخوارم) مرّوت مصون ومحفوظ اندد خداوند سجابه وتعالى در چند محل از قرآن مجيد اوصاف وفضائل ايشان را بیان فرسود ، و آن فرقه کا ناجیه راصفت خیریت وعدالت استود ، چنا نکه میفر ماید گُذَشِ مُد حَيْرُ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُوْنَ بِٱلْمَعْرُوْفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَر دور آيت ديگر ميفريايد- أمَّةً وَّسَّطًا اي عدلاجماعتي كثير ازائمه تفيير بر آنند كه مخاطب ورآيتين

کر میمتین صحابه کرام اند(روصنة الاحباب ۲۶ ص۴)۔ شیخ عبد الحق محدث دہلوی (متوفی ۹۸۵ ھ) لکھتے ہیں شھر انہ قدہ ثبت

بالآيات و الاحاديث فضل الصحابة وشر فهم ما لاسبيل معه الى الانكار و الشك فى ذلك وموتهم على الكفر كما يزعم الروافض وما نقل من ذلك عن واحد اواثنين منهم كعبد الله بن جمش وابن خطل فنادر ولم يكن ايمانهم حقيقة او لم يكونوا داخلين فى حيطة هذه الفضائل والكرامات وقد اخذ من قوله لِيَغِيَظَ عِهمُ الْكُفَّارَ (ا<sup>لْمَ</sup> ٢٩) كفر من يبغضهم ويغيظهم، مع ما ثبت منهم من الهجرة والجهاد ونصرة الاسلام وبذل المهج والاموال و قتل الاباء و الاولاد و المناصحة فى الدين وقوة الايمان واليقين (لمات قرم مرمان)

مفتی احمد یار خان لکھتے ہیں کوئی صحابی فاسق یا فاجر نہیں۔ سارے صحابی مقلی پر میز گار ہیں یعنی اولا توان سے گناہ سرز دنہیں ہوتے اور اگر سرز دہوجا عیں تو رب تعالی انہیں تو بہ کی تو فیق عطافر ما تا ہے اور وہ بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر عرض کرتے ہیں یا رسول اللہ سل شی بھی چھے پاک فرما دو۔ صحابیت اور فسق جن نہیں ہو سکتے جیسے اند عیر ااور اُجالا جن نہیں ہو سکتے ۔ جس طرح سارے نہی گناہ سے معصوم ویسے ہی سارے صحابہ فس سے مامون وحفوظ ہیں کیونکہ قرآن کریم نے اُن سب کے عادل متق ، پر میز گار ہونے کی گواہی دی اور اُن سے وعدہ فرما یا مغفرت وجنت کا۔ رب فرما تا ہے و الْزَمَ تھ مُح

ترجمہ:اللہ نے پر ہیز گاری کاکلمہان سے لازم کردیا اور وہ اس کے ستحق تھے۔ ٱولَئِكَ مُبَرَّءُونَ مِتَا يَقُولُونَ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَإِذْتٌ كَرِيُهُ. ترجمہ: بیاُن الزاموں سے بری ہیں جولوگ کہتے ہیں،ان کیلئے بخشش ہےادر اچھی روزی (امیر معاویہ پرایک نظر ص ۱۴) عدالت صحابہ (رضی اللہ منہم ) برنکتہ چینی کرنے والے کون لوگ ہیں اصحاب رسول مان مقالیة می عدالت پرنکته چینی کرنے والے چارفرقے ہیں: شیعہ، خارجی، ناصبی ہمعتز لی۔اوراسی طرح صحابہ کرام پرنکتہ چینی کرنے والوں میں تفضیلیہ فرقیہ اور اخوان المسلمين، سيد قطب، جماعت اسلامي كے بانی وغيرهم بھی ہیں۔ اہل سنت وجماعت کےعلاوہ تمام فرقے صحابہ کی عظمت وفضیلت کا انکار کرتے ہیں اور ان کے عیوب ونقائص نکالتے ہیں۔ترحم وترضی کی بجائے لعن وطعن کرتے ہیں اور الزامات لگاتے ہیں اورجن اُیات میں منافقین کا ذکر ہے ان سے صحابہ کومراد لیتے ہیں اور اس طرح جن حديثوں ميں منافقين كا ذكر ہےان سے صحابہ كرام كومراد ليتے ہيں۔ادران کے استدلال بے سند تاریخی روایات ہیں جن کومؤرخین نے دَور بنی عباس میں گھڑلیا تھا اور انہوں نے رطب ویابس میں تمیز کئے بغیر نقل کیا۔مسلمانوں کے اجماع میں ان لوگوں کی حیثیت پرکاہ کے برابرنہیں ہے، اس لیے ان کی مخالفت کسی شار میں نہیں ہے۔ اورعدالت صحاب قرآن وحدیث اورائمہ دین کے اقوال وارشادات سے ثابت ہے۔ <u>صحابه کرام (رضی التعنهم) پرتنقید کرنا جائز نہیں</u> علامه شحصاب الدين احمد الخفاجي مصرى متوفى ٢٩ • احد مرحمه الله تعالى (متوفى

42

۱۰۲۹) فرماتے ہیں صحابہ سب کے سب عادل ہیں هذا سبت ما حکاۂ اِمَامُ الْحَرَّمَيْن رَحِمَهُ اللهُ تَعَالى مِن الْاِجْمَاع على عَدَالَتِهِمْ كُلِّهِمْ صَغِيْرِهِمْ وَكَبِيْرِهِمْ فَلاَ يَجُوْزُ الانْتِقَادُ عَلَيْهِمْ يِمَا صَدَرَ عَنْ بَعْضِهِمْ مُتَا اللَّى الَيْهِ إجْتِهَا دُوْليَا أوْجَبَ الْقَطْعُ فِاَتَّهُمْ حَيْرُ التَّاسِ بَعْدَ التَّبِيدَى وَالْمُرْسَلِيْنَ (نيم الرياض من مواه) - يكى وجہ محكمام الحرين محمد الله تعالى (امام غزالى محمد الله تعالى كاستاد) نقل فرماتے ہيں كہتما محابہ جھوٹے بڑے سب كے عادل ہونے پر علاء كا انفاق ماس ليے كہا جنہادى بناء پر بعض حفرات سے جوكام مرز دہو كر ان كى وجہ سے ان پر تنقيد كرنا جائز نہيں ہے۔ اس ليے كہ ضرورى ہے يقين كرنا كہ محابہ الذي مار وضى الله نبي الله محابہ جھوں کے بعد سب سے اللہ اللہ محابہ ال

امام ابوزر عجد الكريم رازى محمد الله تعالى (متوفى ٢٢٣ ه) فرمايا إذا رَايَتَ الرَّجُلَ يَنْتَقِصُ اَحَمًّا مِنْ اَصْحَاب رسول الله علاقة فَاعْلَمُ إِنَّهُ زِنْدِيقً وَذٰلِكَ آَنَّ الرَّسُولَ عَلَى حَقَّى وَالْقُرْآنُ حَقَّى وَمَا جَاءَ بِهِ حَتَّى وَالَمَّمَا اَدَى الدِينَا فَذِلِكَ كُلَّهُ الصَّحَابَةُ رَضِى اللهُ عَنْهُمُ وَالْمُنْتَقِصُونَ لَهُمْ يُرِيْدُونَ آنُ يَجُرَحُوا فَلِكَ كُلَّهُ الصَّحَابَةُ رَضِى اللهُ عَنْهُمُ وَالْمُنْتَقِصُونَ لَهُمْ يُرِيْدُونَ آنُ يَجُرَحُوا مُولِك كُلَّهُ الصَّحَابَةُ رَضِى اللهُ عَنْهُمُ وَالْمُنْتَقِصُونَ لَهُمْ يُرِيْدُونَ آنُ يَجُرَحُوا مَعُودَ دَالِي بُطِلُوا الْكِتَابَ وَالسُّنَّةَ وَالْجُرَحُ مِهِمْ آوَلَى (الاج بَالا ورياس) مُولَك رَاب مَن عَلَى المَرْدِي مَا اللهُ عَنْهُ مُوالْمُونَ عَلَى مَا اللهُ عَنْهُ مُولَا مُولِك كُلَّهُ الصَحابةُ رَضِى اللهُ عَنْهُمُ وَالْمُنْتَقِصُونَ لَهُمْ يُرِيْدُونَ آنُ يَجُرَحُوا مَعْوَدَ الْيُنْعَالِي بُطِلُوا الْكِتَابَ وَالسُّنَةَ وَالْجُرَحُ مِهِمْ آوَلَى (الاج بَالاً ورياس) مُولَك رَال مَنْ الْمَالاتِ الْمَالاتِ اللهُ عَنْهُ مَا وَالْمُنْتَقِ مَا مَا اللهُ الْتَعَالَةُ مَنْ مَا الْحَ مُولَكُ مُنْ الْحَادِ الْعَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ مَنْ مَا مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَالَةُ مَنْ مَا مَا مُولَكُ مَنْ الْعَامَةُ مَا مِنْ عَنْهُ مَا مَا مَا اللهُ مَنْ اللَّهُ مَا مَا مَا اللهُ الْمَا اللهُ مَا اللهُ مُنْهُ وَالْهُ الْعَلْقُ الْمُ الْعَالِي مَا اللهُ الْعَالَةُ مَا اللهُ الْعَامِ مَا اللهُ اللهُ الْعَامَةُ مَا ما اللهُ الْعَالِي مَا ما اللهُ الْعَامِ مَا الْعَالَةُ مُنْ الْعَالِي مَا ما اللهُ الْمُنْهُ مَا ما اللهُ الْعَامِ مَا اللهُ الْعَالِي مَا اللهُ الْعَالَةُ الْمُولُلُي ما اللهُ الْحَامِ اللهُ الْحَامِ اللهُ الْحَامِ مَا مَالْ الْلَا الْحَامِ اللهُ الْعَالَةُ مَا مَا الْحَادِي مَا مَا اللهُ الْنَا الْحَامِ اللهُ الْحَامِ مَا مَا الْمُ الْحَامَةُ مَا مَا الْحَامِ مَالْمُ الْحَامِ مَا الْحَامِ مَا الْحَامِ مُولُولُ الْمَالَةُ مُولُ مُولُ الْمُ الْمُولُولُ مُنْتُولُ مُولُ مُنْعُولُ مُنْ مُولُ مُولُ مُولُ مُولُ مُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ مُولُولُ الْحَامِ مُولُولُ مُولُ مُولُولُ مُولُ مُولُ مُولُ مُولُولُ مُولُ

### for more books click on the link

#### 48

ہارے واسطوں (گواہوں) کومجروح کردیں تا کہ کتاب اور سنت کو باطل کردیں۔لہذا ان پرجرح کرنازیادہ بہتر ہے اوروہ زنادقہ (بے دین) ہیں۔ مفتی احمد یارخان مرحسه الله تعالیٰ(متوفی ۹۱ ۱۳ ۱۱ ۵) لکھتے ہیں کہ قر آن کریم صحابہ کرام کی حقانیت ا در صداقت کا اعلان فرما رہا ہے اور فرماتا ہے آگھ۔ ذلیک الكِتَابُ لاَرَيْبَ فِيهُ (سوره بقره ٢٠١) - وه بلندر تبه كتاب (قرآن) شك كى جگه ہيں -اللد تعالی نے اعلان کیا کہ قرآن میں کوئی شک وتر در نہیں۔ شک کی چار صورتیں ہو سکتی ہیں، یا تو بھیجنے والانلطی کرے یالا نیوالانلطی کرے یاجس کے پاس آیا ہووہ غلطی کرے یاجنہوں نے اس سے ن کرلوگوں کو پہنچا یا انہوں نے دیانت سے کام نہ لیا ہو۔ اگر ان چاروں درجوں میں کلام محفوظ ہے تو واقعی شک وشبہ کے لائق نہیں ۔ قر آن شریف کا بھیجنے والاالتد تعالى اورلانيوالے حضرت جبرائيل عليه السلام، لينے دالے حضور ملائقاتيہ ذم اور حضور مان التي من سي م تك پينچان والے صحابہ كرام رضى الله عنه اگر قرآن شريف الله تعالى ، جبرئیل علیہ السلام، نبی کریم ملاہ تک محفوظ رہے لیکن صحابہ کرام (رضی اللہ عنہ) سچ نہ ہوں اوران کے ذریعہ قرآن ہم کو پہنچتو یقینا قرآن میں شک پیدا ہو گیا کیونکہ فاسق كُ كُوبَى بات قابل اعتبار نہيں ہوتی۔رب تعالى فرما تا ہے إنْ جَآء كُمْه فَاسِق بِنَبَاءٍ فَتَبِيَّنُوا (سور، جرات) گرتمہارے پاس فاس کوئی خبر لائے تو تحقیق کرلیا کرد، اب قر آن کا بھی اعتبار نہ ہوگا،قر آن پر یقین جب ہی ہوگا کہ صحابہ کرام کے تقوٰی ودیانت پر یقین ہو(علم القرآن ص ۱۷۲) توجس کا صحابہ کرام کی صدافت وعدالت پریفین نہیں تو اس کا قر آن يركب يقين ہوگا۔

علام محبرالحي لكفنوى (متوفى ٢٣ • ١٣ هـ) لكفة بن وقن تطلق العدالة على التجنب عن تعمد الكذب فى الرواية وانحراف فيها بارتكاب ما يوجب عدمر قبولها ـ وهذا المعنى هومراد المحدثين من قولهم : الصحابة كلهم عدول (ظفرزمانى ٢٣٣)

<u>صحابہ کرام (رضی اللہ نہم ) سب سے زیادہ خوش نصیب ہیں</u>

حضرت عبدالله بن بسر صحابی رسول ساین ایک سے کہتے ہیں، رسول اللہ سائند اللہ م

فرمایا طوّد کی لیمن رآنی و طوّد کی لیمن رآی من رانی ولیمن رای من رای من راین وامن بن مبارک ہوا سے جس نے مجھے دیکھا (یعنی صحابی) اور مجھ پر ایمان لایا اور مبارک ہوا سے جس نے اسے دیکھا جس نے مجھے دیکھا (یعنی تابعی) اور مبارک ہو اسے جس نے صحابی کودیکھنے والے (یعنی تنع تابعین) کودیکھا اور ایمان لایا۔

حضرت واعله بن اسقع کہتے ہیں کہ رسول اللہ سل اللہ من اللہ من خرما یا لا تز الُون ما کام فِیْکُمْ مَّنْ دَانِیْ وَصَاحَبَیْنی، وَاللَّهِ لَا تَزَ الُوْنَ بِحَیْرٍ مَّا دَامَ فِیْکُمْ مَّنْ دَای مَنْ دَانِیْ وَصَاحَبَ مَنْ صَاحَبَیْنی وَ اللَّهِ لَا تَزَ الُوْنَ بِحَیْرٍ مَا دَامَ فِیْکُمْ مَّنْ مَنْ دَانِیْ وَصَاحَبَ مَنْ صَاحَبَیْنی وَ اللَّهِ لَا تَزَ الُوْنَ بِحَیْدٍ مَا دَامَ فِیْکُمْ مَّنْ دَای مَنْ دَانِیْ وَصَاحَبَ مَنْ صَاحَبَیْنی وَ اللَّهِ لَا تَزَ الُوْنَ بِحَدْیْ مَا دَامَ فِیْکُمْ مَنْ دَای مَنْ دَانِیْ وَصَاحَبَ مَنْ صَاحَبَیْنی وَ اللَّهِ لَا تَزَ الُوْنَ بِحَدْیْ مَا دَامَ فِیْکُمْ مَنْ دَای مَنْ دَانِیْ وَصَاحَبَ مَنْ صَاحَبَیْنی وَ اللَّهِ لَا تَزَ الُوْنَ بِحَدْیْهِ مَا دَامَ فِیْکُمْ مَنْ دَای مَنْ دَانِی مَنْ دَانِیْ وَصَاحَبَ مَنْ صَاحَبَیْنی وَ اللَّهُ لَا تَزَ الُوْنَ بِحَدْی مَا دَامَ فِیْدُ دَان مَنْ دَانِی وَصَاحَبَ مَنْ صَاحَبَیْنِی وَ اللَّهُ لَا تَزَ الُوْنَ بِحَدْی مِنْ مَا دَامَ فِیْکُمْ مَنْ اور میری موجود رہے گام ہیشہ خیر پر رہو گے اللّہ کو شما جن ای موجود رہے گام اور اس کی موجود پال

تک وہتمہارے درمیان موجو در ہے گاتم لوگ ہمیشہ خیر پرر ہوگے۔ حضرت جابر (رضی اللہ عنہ) نبی کریم سے روایت بیان کرتے ہیں کہ آپ ملى المايجة في ارشاد فرما يالا تمتش التَّارُ مُسْلِمًا رَّانِي أَوْرَاي مَنْ رَأَنِي (رداه الترمذي،۳۸۵۸) ترجمہ:اس مسلمان کو( دوزخ کی ) آگ نہ چھوئے گی جس نے مجھےد یکھا ہوگایا اس شخص کود یکھا ہوگاجس نے مجھ کود یکھا۔اس میں صحابہ اور تابعین کی فضیلت بیان کی ۔ضاءمقدس نے بھی اس طرح ذکر کیا ہے۔امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن فرمایا عبدابن حميد في حضرت ابوسعيد خدري اور ابن عساكر في حضرت واثله سے نقل کیا ہےجس کے الفاظ سے بیں طوّبی لیتن رّانی ولیتن رّای مّن رّانی وَلِیّن رّای مَنْ رَأَى مَنْ رَأَنِي تَرْجِمہ: خُوشخبری ہے ان لوگوں کے لئے جنہوں نے مجھے دیکھا (لیعن صحابہ)۔اوران لوگوں کو جنہوں نے مجھے دیکھنے والوں کو دیکھا (لیعنی تابعین)اور ان لوگوں کوجنہوں نے میر ے صحابہ کود یکھنے دالوں کود یکھا (یعنی تبع تابعین)۔ <u>تابعین، تبع تابعین اورایمان بالغیب لانے کی فضیلت</u> امام طبرانی اور حاکم نے حضرت عبداللہ بن بسر (رضی اللہ عنہ) سے یہی روایت نقل كى بجس كالفاظ يوں بيں: طوبي ليتن داني وامن بي وطوبي ليتن داي من رَانِي وَلِبَنْ رَاى مَنْ رَاى مَنْ رَانِي وَامَنَ بِي طُوْبِي لَهُمْ وَحُسْنُ مَآبُ. رسول الله مان المالية في ارشاد فرمايا خوشخبري بان لوگوں کے لئے جنہوں نے ميرا ديدار كيا اور

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

خوشخبری ہےان کے لئے جنہوں نے ان کا دیدار کیا جنہوں نے میرا دیدار کیا اور خوشخبری ہےان لوگوں کے لئے جنہوں نے ان کو دیکھا جنہوں نے میرے دیدار کرنے والوں کا دیدار کیا اور مجھ پرایمان لے آیا اور اچھا ٹھکانہ ہے (مرقاۃ جاا متدرک ھا کم ج م ص ۹۱)۔ ایک شاعر کیا خوب کہتا ہے:

وَاسُتَنْشَقَ الْأَرْيَاحُ مِنْ نَحْوِ اَرْضِكُمْ لَ لَعَلِّي اَرَاكُمْ اَوْ اَرَى مَنْ يَرَاكُمْ خوشبو سی تمہارے زمین کی طرف سے پھوٹ پڑی ہیں، شاید میں تمہیں دیکھ لوں، یاان کود کیھلوں جو تہیں دیکھیں گے۔

لِيهَنْ أَمَنَ بِي وَلَهُ يَرَانِي (مرتاة جااب ١٢٠) - اس ميں بھی وہی الفاظ ہیں، البنة لفظ طوبی

تین مرتبہ ارشاد فرمایا۔ امام احمد اور ابن حبان نے حضرت ابوامامہ سے قُل کیا، اس میں بھی فرمايا بطوبي لمتن زانى وامن بى مرَّةً وطوبي لمن لَّم يَرْنِي وَامَن بِي سَبْعَ مَرَّاتٍ . ترجمہ: خوشحالی ہے ان لوگوں کے لئے جنہوں نے مجھے دیکھا ادر مجھ پر ایمان لائے ایک مرتبہ اور خوشحالی ہے ان لوگوں کے لئے جنہوں نے مجھے نہیں دیکھا اور مجھ پر ایمان لائے سات مرتبہ۔اس حدیث میں لیون دای کے بعد وامن بی مرقا در آخر میں وآمن بی سبع مرآت کے الفاظ زیادہ ہیں۔ اس طرح امام احمد نے مند میں، اور امام بخاری نے تاریخ میں اسی طرح ابن حبان اور حاکم وغیرہ تمام حضرات نے حضرت ابوامامہ سے اس حدیث کوتش کیا ہے۔ امام احمد نے ابوامامہ کے علاوہ حضرت انس کی سند سے بھی اس كوروايت كياب-علامه على قارى (متوفى ١٠١٣) فرمات بي وحاصله انه قد يوجد في المفضول مالا يوجدفي الفاضل كماهنا من الايمان بالغيب عن مشاهدة المعجزات التي قارب من رآها ان يكون ايمانه بالعيان (مرتاة ج المحفا)-حاصل بیہ ہے کہ بسااد قات مفضول میں دہ خوبی پائی جاتی ہے، جو فاضل میں نہیں ہوتی، جیسا کہ ان احادیث میں بیان ہوا، کہ صحابہ کرام کا ایمان بالاعیان تھا، جنہوں نے وحی کو اترتے سنا، أب مالى الي الي مجزات ديکھے، جب كەبعد والوں كا ايمان بالغيب ہے، اس لتے ان کی اس خوبی پر آخصرت ملاظ الکتر نے مبارک باددی ، اور خوشخبر ی سنائی۔ <u>صحابہ اکرام (رضی اللہ عنہم) کی پیروں موجب نجات ہے</u>

اللد تعالى فرماتا ٢ وَالَّذِينَ اتَّبَعُو هُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمُ

وَرَضُوْا عَنْهُ ( <sup>تو</sup>ب<sup>۱۰۰</sup>) ترجمہ: اور وہ لوگ جنہوں نے ان کی پیروی کی بھلائی کے ساتھ، اللہ ان سے راضی اور وہ اللہ سے راضی۔ یہاں تابعین سے مراد وہ حضرات ہیں جو قیامت تک مہاجرین وانصار کے عقائدوا عمال اورا پھے کا موں کی پیروی کرنے والے ہیں۔توان کی تقلیدو پیروکی کی ترغیب دی گی ہے۔

حضرت عرباض بن ساریہ (ض اللہ عنہ) سے دوایت ہے، انہوں نے کہا ایک دن رسول اللہ سالی اللہ نے جمیں نماز پڑھائی۔ اس کے بعد اپنا چہرہ مبارک ہماری طرف کیا اور جمیں بڑا مؤثر وعظ فرمایا جس سے آنکھیں بہہ پڑیں ، دل لرز الطے۔ ایک شخص

ن کہا یہ دعظ تو ہم سے دراع ہوجانے دالے <del>ت</del>خص کا دعظ تھا۔ اس لیے اُپ ملکن الیہ ہمیں كوئى وصيت فرمائيس - اس پر رسول اللد سال الله ما يا مي تمهيس الله سے ذريے ہمیل حکم اور فرمانبر داری اختیار کرنے کی وصیت کرتا ہوں اگر چپتمہارا حاکم حبشی غلام ہی كيول نه ہو۔ فَإِنَّهُ مَن يَّعِش مِنكُم فَسَيِّرى إختِلَافًا كَثِيرًا كَوِنكَهُم مِن سے جو شخص میرے بعدزندہ رہے گاوہ عنقریب بہت سے اختلافات دیکھے گا۔ امام ابن رجب صبلی مرحمه الله تعالی (متوفی ۹۵ کرھ) فرماتے ہیں ھذا اخبار منه ﷺ بما وقع في امته بعدية من كثرة الاختلاف في اصول الدين و فروعه في الاعمال و الاعتقادات و هذا موافق لها روى عنه من افتراق امتهعلى بضع وسبعين فرقة وانهاكلها في النار الافرقة واحدة (جامع العلوم والحكم ص اسس) شيخ شھاب الدين احمد بن حجراليتمي سرحمدالله تعالى (متوفى ٢٧٩ه) فرماتے فيهمن معجزاته وألبرسكما لاخبار بمايقع بعدومن كثرة الاختلاف وغلبة

ويه من معجز الموالة وسلم الرحبار بما يقع بعلام من كترة الاختلاف وغلبة المنكر و قد كان رالة وسلم علما به جملة و تفصيلا لما صح انه كشف له عمايكون الى ان يدخل اهل الجنة و النار منازلهم ولم يكن يبينه لكل احدو انما كان يجوز منه على العموم (<sup>الت</sup>ابين م ٢٢١) مفق احمد يارخان ليمى لك احدو انما كان يجوز منه على العموم (<sup>الت</sup>ابين م ٢٢١) مفق احمد يارخان ليمى لك بي چنانچه خلافت عثانيه ك آخر مي لوگول مي سياى اختلاف پيدا بوگيا اور خلافت بين چنانچه خلافت عثانيه ك آخر مي لوگول مي سياى اختلاف پيدا بوگيا اور خلافت حيررى مي سياى اختلاف ك ساتھ مذهبى اختلاف بحريه، قدريه، مارفنى، خارجى پيدا بو كن (مرته م ٢٢١، ٢٥٠) - فعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّة الْحُلُفَاً ع رافنى، خارجى پيدا بو كن (مرته م ٢٢١، ٢٥٠) - فعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّة الْحُلُفاً ع

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

20

الرَّاشِدِيْنَ الْمَهْدِيِّيْن وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ وَإِيَّا كُمْ وَالْأُمُورَ الْمُحْدَاثَاتِ ب عة فَإِنَّ كُلَّ بِسُعَةٍ ضَلًّا لَةُ (ابن ماج ٩٩، مشكوة كتاب الايمان باب الاعضام بالكتاب والسنة ) ترجمہ: توتم میری اور ہدایت یافتہ خلفاءراشدین کی سنت پر قائم رہنا۔اسے مضبوطی سے تھامنا۔اور پوری قوت کے ساتھ اس سے چیٹے رہنا۔اور دین میں نئے ایجا د کردہ امور سے دورر ہنا کہ دین میں ہرنگ پیدا کر دہ بات بدعت ہے اور ہر بدعت گمرا ہی ہے۔بعض شارخین کرام فرماتے ہیں کہ یہاں خلفاءراشدین سے مرادخلفاءخمسہ ہیں: حضرت ابوبكرصديق، حضرت عمر فاروق، حضرت عثمان غني (رضي اللَّدعنه)، حضرت على اور حسن مجتبی (رضی الله عنهم)۔ چنانچہ امام شھاب الدین احمد ابن حجر فرماتے ہیں و ھھد ابوبكر فعهر فعثمان فعلى فالحسن رضى الله عنهم (التحامين ٢٢٥) - ترجمه: خلفاءراشدین سے مراد حضرت ابوبکر، چرحضرت عمر، چرحضرت عثمان، چرحضرت علی، پ*ھر حفز*ت حسن رضی الل<sup>ع</sup>نہم ہے۔ صاحب مرعاة المفاتيح لكصح بي قيل المراد بالسنة الطريقة فكأنه قال الزموا طريقتي وطريقة الخلفا الراشدين وقد كأنت طريقهم هي نفس طريقته فانهمر اشدالناس حرصا عليها وعملابها في كل شيء وعلى · کل حال (مرعاة الفاتيج ج اص ۲۷۳) \_ترجمه: بعض کا کہنا ہے کہ خلفائے راشدین سے مراد مذکورہ بالاخلفائے راشدین کے ساتھ ساتھ وہ ائمہ مجتہدین بھی مراد ہیں جنہوں نے آپ مان المالية كاراسته اورسنت اختیارکی، چونکه بیرحضرات بھی نبی کے خلیفہ ہیں، بایں طور کہ بیر حضرات بھی احیائے حق ، ارشادخلق ،اعلائے دین اور اعلائے کلمۃ اللہ میں پیش پیش

- 44

رې\_ <u>خلفاءراشدین سے مرادخلفاءخمسہ ہیں</u> اس حدیث میں دسنۃ الخلفاءراشدین فر مایا ہے کہتم خلفاءراشدین کی سنت کو لازم پکروا، توخلفاءراشدین سے کوئی شخصیات مراد ہیں۔ بعض کے مزد یک خلفاءار بعہ: حضرت ابو بكرصديق، حضرت عمر فاروق، حضرت عثمان غنى، حضرت على مرتضى (رضى الله عنہم) ہیں،اوربعض نے لکھا ہے کہ حضرت حسن مجتبی بھی خلفاءرا شدین میں داخل ہیں کیونکہ وہ بھی چھ ماہ خلفاءر ہے ہیں اور بیتیں سالہ خلافت کی تکمیل تھی۔ چنانچه شیخ عبد الغن المجد دی الد صلوی مرحبه الله تعالی (متوفی ۱۲۹۵ ه)'اس حديث كى شرح ميں فرماتے ہيں قولہ الخلفاء الراشدين الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْا رسول الله عَلَى قَوْلًا فِعُلًّا وَعَمَلًا وَهُمُ الخُلَفَاءُ الْخَبْسَةُ بِعِنْ عَلَى آبَابَكُرٍ وَعُمَرُ وَعُثْمَانَ وَعَلِيًّا وَالْحَسَنَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمُ (ماشيابن اجر ٩٩) قَوْلُهُ بِالنَّوَاجِذِ اي الضَّواحِك من الاسنان وهي التي تبدو عِنْدَ الضِّحُكِ وَمَعْنَى الحديث اى تمسكوا بها كَمَّا تمسك العاضى بجهيع أخُرًا بِهِ (حاشیہ مصابیح السنة ج1 ص ۱۵۹) اس حدیث سے ثابت ہوا کہ جس طرح نبی مان میں کم سنت واجب الا تباع ہے اس طرح خلفاءرا شدین کی پیروی لازم ہے اس لئے بیر جمیع صحابہ کرام سے افضل بن علامه سين الطيمى فرمات والحديث يدل على تفضيل الخلفاء الراشدين

على غيرهم من الصحابة وترتيبهم في الفضل كترتيبهم في الخلافة (شرر

## 22

الطبی علی المحکوة، ج، ۲، ۳۷۲) ۔ امام بغوی فرماتے بیل والحدیث یدل علی خلفاء الراشدین علی من سواہم من الصحابة و هم ابو بکر و عمر و عثمان و علی فلوُلئک افضل الناس بعد النبیین و المرسلین صلی الله علیهم وترتیبهم فی الفضل کترتیبهم فی الخلافة ۔ فافضلهم ابوبکر ثم عمر ثم عثمان ثم علی و کما خص النبی ابابکر و عمر فی الحدیث ۔ حدیث حذیفه عن النبی ﷺ قال اقتدوا باللذین من بعدی ابوبکر و عمر

(شرح المنة ،ج ا،ص ۲۸)

شيخ عبد الحق محدث دہلوی (متوفی ۵۲ ۱۹ ۵) مرحمد اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں اور خلفاء راشدین سے خلفاء اربعہ مراد لئے گئے ہیں اور خلفاء راشدین (رضی اللہ عنہ) کی سنت در حقیقت رسول اللہ سانی تی آیہ کی ہی وہ سنت ہے جسے حضور اقد س کے زمانہ مبارک میں شہرت حاصل نہ ہوئی بلکہ خلفاء راشدین کے زمانہ میں رواج پذیر اور مشہور ہوئی اور اس بنا ان کی طرف منسوب ہونے لگی (اصحة اللمعات) سنت خلفاء راشدین رضی اللہ عنہم ہمہ منت پی خمبر است سائلہ تی اللہ عنہ من اس ا

امام تور پشتی فرماتے ہیں نبی کریم سلان کا پہتم نے اپنی سنت کے ساتھ خلفاء

راشدین کی سنت کا ذکر دو وجوہ سے فرمایا ہے۔ پہلی وجہ توبیہ ہے کہ نبی کریم ملکی تلایہ ہم بھانپ چکے تھے کہ میری سنت کے استنباط میں بیہ چاروں حضرات غلطی نہیں کریں گے۔ دوسری وجہ بیہ ہے کہ کنی سنتیں ان حضرات اربعہ کے دور ہی میں مشہور ہوئیں (مرقاقہ کتاب المیسر شرح مصابع، جامہ)۔خلفاءرا شدین کو (حدایت پر) فرمایا، پھران کی بیروی کا حکم دیا۔ بیدان

کی افضلیت کی دلیل ہے۔اس حدیث میں چند نوائد بیان ہوے ہیں۔(۱) تقوی (۲ امیرکی اطاعت (۳) نبی کریم ملائظ آیہ تم اور خلفاء راشدین کی سنت اختیار کرنا (۳) بدعار سے بچنا (۵) پیچی معلوم ہوا کہ اُپ سلیٹیل کم آئندہ آنے والے دا قعات ادر اختلافات سے اگاہ تھے۔(۲) جب امت میں اختلاف دانتشار پیدا ہوجائے ادر ہر کوئی اپنے اُپ صحیح سمجھے توجق وباطل کے درمیان تمیز کرنے کی بہترین کسوٹی رسول اکرم سائنڈالیا کم کا اسور حسنهاورخلفاءراشدین کی یا کیزہ زندگی ہے لہذاا سے مشعل راہ بنانا چا ہے(۷) ہر دہ کام بدعت کے زمرے میں آئے گاجوسنت کے خلاف ہو۔ باب دوم: صحابہ اکرام کے حقوق کی رعایت کرنا واجب ہے معتزله،خوارج، شیعه،امامیهاوربعض دیگر حضرات صحابه اکرام کی عدالت و صداقت کے منکر ہیں اور نواصب وخوارج اھل بیت کی حقانیت کا انکار کرتے ہیں حالانکہ صحابہ کرام اور اہل ہیت عظام کے حقوق کا خیال رکھنا اہل ایمان پر ضروری ہے۔ نبی کریم سائن ایہ م بحقوق میں سے صحابہ واہل بیت کی تعظیم کرنا ہے، اس لئے امام قاضی عیاض نے الشفاء بتعریف فی حقوق المصطفیٰ میں ذکر کیا ہے اور اسی طرح شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے مدارج نبوت میں بیان کیا ہے کہ جولوگ حقوق صحابہ واهل بیت کی ادائگی میں کمی دکوتا ہی کرتے ہیں وہ غلطی پر ہیں۔اھل سنت و جماعت سب کا ادب و احترام کرتے ہیں۔ ذ کر صحابہ کرام ذکر اہل ہیت عظام ہے

اور خیال رہے کہ صحابہ کا ذکر اہل ہیت کا ذکر ہے اور اہل ہیت کا ذکر صحابہ کا ذکر

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

29

ہے یعنی دونوں کا ذکر لازم وملز وم ہے۔ چنانچہ امام محمد بن اسماعیل بخاری رحمہ اللہ نے الصحيح البخاری کتاب فضائل اصحاب النبی میں حضرت علی (رضی اللہ عنہ) ، حضرت عباس رضی اللہ عنہ، حضرت حسن رضی اللہ عنہ، حضرت حسین (رضی اللہ عنہم) کا ذکر کیا ہے حالانکہ بیدنفوس قد سیہ اہل بیت سے ہیں، اس لئے کہ اہل بیت کا ہر فر دصحا بہ کرام میں داخل ہے اور صحابہ کا ذکر اہل بیت کا ذکر ہے۔

بعض علماء کے نزدیک اصحاب رسول ملائظائیہ ہم میں آل نبی ہیں چنانچہ صاحب نبراس لکھتے ہیں ایٹ کھر مین الاک لیمڈ کھیب الم ختار یعنی مختار مذہب کے مطابق صحابہ اکرام بھی آل نبی ہیں یعنی اَپ ملائظائیہ کی بیروی کرنے والے۔

علامه حسام الدين سغناقى مرحمه الله تعالى (منوفى ١٢٧ه) لكصف بي لِآنَ ذِكْرَ الصَّحَابَةِ ذِكْرٌ لَّهُمُ لِآنَ اللَّمَ الصَّحَابَةِ شَامِلُ لِلْعِتْرَةِ وَآهُلِ الْهَدِينَةِ (الكانى شرح البزدوى جه س ١٣٦٥) - ترجمه: كيونكه محابه كاذكر بى اہل بيت كاذكر بحاس لئے كمحابه كانام اہل بيت اور مدينہ والوں ميں شامل ہے۔

صاحب جمد قصیر شرح نحو میر لکھتے ہیں تمام اصحاب واہل بیت درزمرہ آل النبی ملاقیق ثابت شدہ اند کہ ہمہ باد میں نسبت دارند، بخلاف بقیہ امت کہ درعلم درجہ تقلیدی دارند۔ پس درامت شمر دہ شوند نہ در آل، پس بہمیں وجہ آنحضرت تلاقیق فرمودہ است آضحابی تکالذُّجوْدِ بِاَتِیہ کُم اقْتَدَ یُتُحْد الْمُتَدَ یُتُحْد الْمُتَدَ یُتُحْد الْمُتَد الْمُتَدَارِنَ و باقی امت مہتدی قراردادہ است (رضی اللہ نہم) ورضواعنہ (س)۔

ترجمہ: سارے صحابہ اور سارا اہل بیت نبی ملائٹاتیہ ہم کی ثابت شدہ جماعت ہے

٨+

> خاصمة آل پيمبرواصحاب تلك كزيمه بهتراند در هرباب بالخصوص نبی مان طلبی می آل اور صحابه كه ده مراعتبار سے سب سے افضل ہیں صحابه كرام واہل بيت عظام كى محبت لازم ملز وم ہے

علامہ سیدا تمدذین دحلان کی منوفی سن سیل صرحد ملائم تعالی فرماتے ہیں قیت جب علی کُلِّ آحد آن یُحِبَ آهُلَ بَیْتِ النَّبِی ﷺ وَبَحِیْتَ الصَّحَابَةِ مِنَ الْعَرَبِ وَالْعَجَمِ لَا سِیَّمَا جِنْسِه ﷺ وَلَا یَکُوْنُ مِنَ الْحَوَادِحِ فِی بُغْضِ آهُلِ الْبَیْتِ فَإِنَّهُ لَا یَنْفَعُه حِیْنَدِیْنِ حُبُّ الصَّحَابَةِ وَلَا مِنَ الْحَوَادِحِ فِی بُغْضِ آهُلِ الْبَیْتِ فَإِنَّهُ لَا یَنْفَعُه حِیْنَدِیْنِ حُبُ الصَّحَابَةِ وَلَا مِنَ الْحَوَادِحِ فَی بُغْضِ الصَّحَابَةِ فَإِنَّهُ لَا يَنْفَعُه حَدْنَدَيْنِ حُبُ الصَّحَابَةِ وَلَا مِنَ الرَّوَافِضِ فَى بُغْضِ الصَّحَابَةِ فَإِنَّهُ لَا يَنْفَعُه حَدْنَدَيْنِ حُبُ الصَّحَابَةِ وَلَا مِنَ الرَّوَافِضِ فَى بُغْضِ الصَّحَابَةِ فَإِنَّهُ لَا يَنْفَعُه حُدُ اللَّعَدَابَةِ وَلَا مِنَ الرَّوَافِضِ فَى بُغْضِ الصَّحَابَةِ مَرورى جِكَه بَى مَنْ الْبَیْنِ کَا الْبَیْتِ السِی تَحْبَ رَحْمَانَ کَ لَے مرورى جگر محبت کر اللہ بیت میں میں المیت سے محبت رکھ اور تما محابہ کرام سے بلکہ عرب وعم اللہ میت میں کیونکہ میہ بی میں میں اللہ ایک محبت کہ اور دارت سے نہ ہونا الم بیت کی میت کونی فی الدہ ہیں بی ہونا چاہی جو محابہ کی محبت کے اور داران محب کہ ہوں کا

محبت لازم وملز وم ہے۔ صحاب کرام واہل بیت عظام کی محبت کا فائدہ قاضی محمد بن علی شوکانی صنعانی الیمنی (متوفی ۲۵۰۱ ۱۳) کتاب مسند الفردوس حوالہ سے لکھتے ہیں کہ حضرت علی (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) نے فرمایا آثبتُ کُمْہ عَلی الصِّرَاطِ ٱشَكَّ كُمْ حُبًّا لِأَهْلِ بَيْتِي وَلِأَصْحَابِي (دَرُالتَّحَابَةِ س ٢٦٨ بحواله ابن عدى ديلى) ترجمہ:تم سے زیادہ ثابت قدم پل صراط پر دہ ہوگا جومیری اہل بیت اور میرے صحابہ سے زیادہ محبت کر نیوالا ہو۔ <u>اسلام کی آثاث حب صحابہ داہل بیت بر ہے</u> ابن نجار حضرت حسین بن علی (رضی اللّٰدعنہ) سے روایت کرتے ہیں لِکُلِّ شَيْرٍى آسَاسٌ وَآسَاسُ الْإِسْلَامِ حُبُّ أَصْحَابِ رَسُوْلِ اللهِ عَلَى وَحُبُ آهُل بَيْتِهِ ( درالسحابة في مناقب القرابة والصحابة ص ١٠٨) ـترجمه: مرچيز کي ايک بنيا داور اصل ہے اور اسلام کی بنیا در سول التدسان علایہ ہم کے صحابہ کی محبت ہے اور اُپ سائل تلاہی ہم کی اہل بیت کی محبت ہے۔اور جن لوگوں کے دلوں میں ان کی محبت نہیں ہے وہ اسلام کی بنیا دکومنصد م کرنے والے ہیں اور وہ کون ہیں؟ اس بارے میں علامهابوالتصى احمد بن محمد مغنيسا وى (٩٣٩ ھ تک زندہ تھے) سرحمہ اللہ تعالیٰ فرمات بن والروايض أبغَضُوا الخُلَفَاءَ الثَلَاثَةَ وَرَفَضُوا منَاهِبَ الحَقِ وَالْحُوَارِجُ آبِخَضُوا عَلِيّاً فَخُرَجُوا عَنِ الصِرَاطَ المُستَقِيم (شرح المقد الأكرص ٢١)-ترجمه;اور ردافض حضرت ابو بكرصديق (رضي الله عنه) ،حضرت عمر فاروق رضي الله

عنه، حضرت عثمان غنى (رضى اللَّدعنه) سے دشمنى رکھتے ہيں اور خوارج حضرت على (رضى اللَّدعنه) سے بغض رکھتے ہیں تو وہ سیر ھےراستہ سے بھٹک گئے ہیں۔ اصحاب وآل کانہ کیاجس نے احتر ام محصر کے گا دہ ضرور سز وار ھادیہ علامه سيد جمال الدين حسينى لكصح بي لائق بحال مومن أننت كهور تعظيم واحترام صحابه دقيقه نامرعي بذكزارد وبفضيلت ومرتبهء هريك چنائكه بيغمبر ملايقها مقررفرموده اعتقاد كنددراخبار دار دشده كرآراف أمَّتى بِأُمَّتِي أَبُوبَكِرٍ وَأَصلَبُهُم في دِينِ الله عُمَر وَ آصدَقُهُم حَيّاءً عُثمَان وَاقضَاهُم عَلِيٌّ وَافْرَضُهُم زَيدُ بنُ ثَابِت وَ اقْرَاهُم أَبّي بن كَعب وَاَعلَهُهُم بِالحَلَالِ وَالحَرَامِ مَعَاذُبنُ جَبَل وَلِكُلِّ أُمَّةٍ آمِين وَاَمِينُ ڂڹۣ؇ؚٳڵڟۜة ٱبُوعُب<u>َ</u>يدَة بنُ الجَرَّاحوَفِ رِوَايَةٍ ٱبُوهُرَيرَ ه وِعَاءُ العِلمِ (روضة الاحباب ص٢) ترجمہ: مؤمن کی شان کے لائق یہی ہے کہ وہ صحابہ کرام کی تعظیم ونکریم میں ایک ذره بھی کوتا ہی نہ کرے اور ہرایک کی فضیلت ومرتبہ کا خیال اور اعتقاد رکھے جیسا کہ نبی مان البرج نے مقرر فرمایا، احادیث میں آیا ہے کہ میری امت میں ابو بکر میری امت کے لوگوں کے حق میں زیادہ رحم دل ہیں اور میری امت میں زیادہ سخت اللہ کے دین کے معاملہ میں عمر ہیں اور میری امت کے لوگوں میں عثمان (رضی اللّٰدعنہ) سب سے زیادہ سیح حیا دار ہیں اور میری امت کے لوگوں میں حق کے مطابق سب سے اچھا فیصلہ کرنے والے کی ہیں اور میری امت کے لوگوں میں سب سے زیادہ فرائض کے جاننے والے زید

والے کی یک مسلوق بن ثابت ہیں اور میری امت کے لوگوں میں سب سے زیادہ قرآن کی تلاوت کرنے

والے ابی ابن کعب ہیں اور میری امت میں حلال اور حرام کے مسائل سب سے زیادہ جاننے والے معاذبن جبل ہیں اور ہرامت میں ایک امین ہوتا ہے اور اس امت کے امین ابوعبیدہ بن جراح ہیں۔ اس لئے صحابہ کرام کے حقوق کی رعایت کرنا واجب ہے۔علامہ عبدالعزیز پر ھاروی رحمہ اللہ (متوفی • ۲۳ اھ) فرماتے ہیں

كارایشال را بسوئے ق گذار وزعماب شان دھان را بستہ دار حب اہل بیت واصحاب نبی مذھب شیعہ شنج ست وقتیج مذھب شن کتاب وسنت ست صحابہ کرام واہل بیت عظام کا ذکر خیر سے کیا جائے

امام الوحنيف نعمان بن ثابت (رض اللدعنه) فرمات بي وَنَتَوَلاً هُمْ بَحِينَةً وَلَا نَنْ كُوُ اَحَدًا قِنْ اَصْحَابِ رَسُوْلِ اللَّهِ تَنْ الْآيَةِ يَزْ الْمُعَدَا اللَّهِ مَعْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ وَمَنْ الْحَسَنَ الْقُولَ فِي مَعَا الوجعفر احمد بن محمد الطحاوى (متوفى ١٣٩ه) فرمات بي وَمَنْ الْحَسَنَ الْقُولَ فِي الْحَتَابِ رَسُول اللَهُ عَلَيْ وَالتَعْلَي مَنْ عُلَيْ وَمَنْ الْحَسَنَ الْقُولَ فِي الْمُعَابِ رَسُول اللَهُ عَلَيْهُ وَالتَعْلَي مِن الْحَالِي وَعَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ وَالتَعْلَي مِنْ اللَّكُنُو الْعُنْواتِ مِنْ كُلِّ دَنَيْسَ وَ خُرِيَا اللَهُ وَتَوَ الْعُمَا الْمُعَدَيْنَ الْمُعَدُ مِنْ اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْعُقْلَةُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعُنْ الْعُقْلَةُ مَنْ الْعُنْ الْعُنْواتِ اللَّهُ الْعُنْ عَلَى اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ الْعَنْ مَنْ الْعُولَةُ عَلَيْ الْعَنْ مَنْ الْعُنْ عَلَيْ الْعَنْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعَنْ عَلَى الْعُنْ مَنْ الْعُولُو الْعَلَيْ الْعُنْ الْعُنْ عَلَيْ الْعَلَيْ الْعَنْ مَنْ الْعُنْ عَلَى الْعَنْ عَلَى الْعَنْ الْعُنْ الْعَالِي عَلَيْ الللَهُ الْحُنْ الللَ اللْعَا مِنْ اللْعَامِ اللَّا عَلَيْ اللَّا الْحَالْ اللْعَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى الْنُو عَلَيْ عَلَى اللَّا عَلَيْ مَالْ الْعُنْ الْ

٨٣

میں جو ہر گندگی سے پاک ہیں اوران کی اولا دگندگی سے پاک ہے تو وہ نفاق سے بری <sup>ہ</sup> گیاہے۔ یعنی تمام صحابہ کرام، از داج مطہرات اور اُپ سائلٹی آیا پڑھ کی پا کیزہ اولا دے ساتھ حسن عقیدت رکھنے کے علاوہ ان کوا چھے کلمات اور باتوں سے یاد کرے کیونکہ قرآن حدیث میں ان کی مدح د ثناء کی گئی ہے۔ نیز اسی طرح تابعین و تبع تابعین اور دیگرعلائے دین کوبھی اچھے طریقے سے یادکرے اور ان کے احسانات کا خیال رکھے۔ سابقین علماء سلف ان کے بعد تابعین نیکو کارعلم وضل والے اور فقہیہ بتھے۔ان کا ذکرا چھےالفاظ میں کیاجائے جوشخص انہیں برا بھلا کہتاہے وہ راہ اعتدال سے برگشتہ ہے۔ امام نور الدين احمد صابوني حنفي سرحمه الله تعالى (متوفى ٢٨٠ه) فرمات بين وَمِنَ الشُنَةِ أَنَّ يَكُفَّ الرَّجُلُ لِسَانَهُ عَنْ بَحِيْحُ الصَّحَابَةِ وَلَا يُنْ كَرُهُمُ إِلاَّ بِالْجَ**بِ**يْل. ترجمہ: اور سنت میہ ہے کہ آ دمی اپنی زبان کوتمام صحابہ سے (ان کو عن طعن کرنے سے ) روك ر كھاورا چھائى كے سواان كاذكرندكيا جائے ( تاب البدايد من الكفاب ١٠٢) علامه قاضی ناصر الدین بیضاوی مرحمه الله تعالیٰ (متوفی ۲۸۵ ھ) لکھتے بي يجِب تَعظيمُهُمُ وَالْكَفُّ عَنْ مَطَاعَنِهِمُ فَإِن الله تَعالى ٱثْنَى عَلَيْهِمُ فِي مَوَا ضِعَ كَثِيبَةٍ في (طوالع الانوارص ٢٣٦) - ترجمہ; صحابہ کی تعظیم واجب ہے اوران پر لعن طعن سے بازر ہنا ضروری ہے کیونکہ اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں بہت سے مقامات میں ان کی تعريف كى ب- نيز لكصح بين يجب تعظيمُ الصَّحَابَةِ وَالْكَفُّ عَمَّا شَجَر بَيْنَهُمُ عَن الظِّعْن فِيْهِمْ فَإِنَّ اللهَ تَعالى مَدْحَهُمْ وَأَثْلَى عَلَيْهِمْ وَرَضِيَ عَنْهُمْ وَرَضُواعَنْهُ (مصباح الارداح ص ۱۹۹)۔ ترجمہ: صحابہ کی تعظیم کرنا ضروری ہے اور ان باتوں سے جوان کے

۸۵

درمیان اختلاف ہوئے ان میں طعن کرنے سے بازر ہناوا جب ہے۔ بیشک اللہ تعالٰی نے ان کی مدح اورتعریف فرمائی ہے۔اللہ ان سے راضی ہوا اور وہ اللہ سے راضی ہوئے۔ امام قاضی ابوالفضل عیاض سرحمه الله تعالیٰ (متوفی ۳۳۵۵) فرماتے ہیں وَلا يُنْ كَرُ أَحَلَّ مِنْهُمَ بِسُوْءٍ وَلَا يَغْمِضُ عَلَيْهِ أَمْرٌ بَلْ تُنْ كَرُ حَسَنَا تُهُمَ وَ فَضَائِلُهُم وَ حَمِيْلُ سِيَرِهِمُ وَ يَسْكُتُ عَمَّا وَرَاءَ ذٰلِكَ كَمَا قَالَ ﷺ إذا ذُكِّرَ أَصْحَابِي فَأَمْسِكُوا (الثفاء مع شرح ٢ ص ٩٠) ترجمہ: اور کسی کو برائی سے یاد نہ کیا جائے ، کسی پر عیب نہ لگایا جائے بلکہ ان کی نیکیوں اور فضیلتوں اور اچھی عادات کو یا د کیا جائے اور ان کے سواء اور امور سے سکوت کیا جائے۔جیسا کہ رسول اللہ ساللہ اللہ فالیہ م نے فرمایا جب میرے صحابہ کا ذکر آئے تو (عیب جوئی کرنے اور طعن سے ) چپ رہو۔ اس حدیث کوطبرانی نے ذکر کیا اور ابن اسامہ نے عبداللدابن مسعود سے روایت کیا (شرح شفاء لملاعلی قاری ج ۲ ص ۹۱) قاضى عضد الدين عبد الرحمن شافعى مرحمه الله تعالى (متوفى ٢ ٢٢ه) لكصح بين ٱنَّه يَجِبُ تَعظِيُمُ الصَّحَابَةِ كُلِّهِمُ والكَفُّ عَنِ الْقَدَحِ فِيُهِم لاَنَّ الله عَظَّمَهُمُ وَٱثْنى عَلَيْهِم فِي غَيرٍ مَوْاضَعٍ مِنْ كِتَابِهِ وَالرَّسُوُلُ قَدُ احتِّهُمُ واثنى عَلَيْهم فِي أَحَادِيْتَ كَثِيْرَةٍ (المواتف ١٣) ترجمہ: سب صحابہ کی تعظیم واجب ہے اور ان کے بارہ میں جرح وقدح (طعن )

کرنے سے رکناوا جب ہے۔ بیشک اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب کے کئی مقامات میں ان کی عظمت بیان فرمانی کتاب کے کئی مقامات میں ان کی عظمت بیان فرمانی ہے اور ان کی تعریف کی ہے۔ اور رسول اللہ متابع تي تي تي ان سے محبت

کی اوران کی با کثرت احادیث میں تعریف فرمائی۔ علامہ عبداللہ بن ابو بکر دا وَد بحستانی صنبلی ہر حمد اللہ تعالی (متوفی ۲۱۳ م) لکھتے ہیں وَقُلُ حَيْدَ قَوْلٍ فِیُ الصَّحَابَةِ کُلِقِیمُ · وَلَا تَكَ طَعَّاناً تعیب وَتَجُرَحُ فَقَدُ نَطَقَ الوَحْیُ الْمُبِیْنُ بِفَضْلِهِمُ · فِی الفَتْح آتَی للصَحابَة تُمْنَلَ اور سب صحابہ کے بارہ میں اچھی بات کرو، مت طَعن کر، نہ عیب لگا اور نہ جر کرو۔ بیتک روش وی نے ان کی فضیلتیں سورہ فتح میں بیان کی ہیں اور سب صحابہ ک تعریف کی گئی ہے۔

جة الاسلام الوحامد محمد امام غزالى (متوفى ٥٠٥ ص) مرحمد الله تعالى فرمات بيل وَ اِعْتِقَادُ اَهْلِ السَّنَّةِ تَزْ كِيَةُ جَمِيْعِ الصَّحَابَةِ وَ الشَّنَاءُ عَلَيْهِمَ كَمَا اَتْنَى اللهُ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالى وَ رَسُولُهُ عَلَيهِمَ (تواعد العقائد من ٢٢٦، سايره مع شرح سامره م ٢٢٥)-ترجمه: اور اہل سنت كاعقيده ب كه تمام حابه كرام پاك بيل اور قابل تعريف كيونكه الله تعالى اور اسكر رسول مان شَنْتَايَةٍ في محمى ان كى تعريف فرمائى ب يعن آيات قر آنيد اور احاديث نبويه مي حابه كرام كي عمومى طور پرتعريفيس مذكور بيل -

علام سعد الدين تفتاز انى رحم الله (متوفى ٥٩٦ ه ) فرمات اتلفَق الهُلُ الحَقِ على وُجُوْبِ تَعْظِيْمِ الصَّحَابَةِ وَالْكَفِّ عَنِ الطَّعْنِ فِيْهِمُ سَيِّمَا الْمُهَاجِدِيْنَ وَ الْأَنْصَادِ لِمَا وَرَدَفِى الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ مِنَ التَّفَاءِ عَلَيْهِمُ (متامد عُرْم التامد م مره) رَترجمه: اللَّن كاال بات پراتفاق ب كم حاب كرام كى تعظيم وتكريم واجب ب (سَتاخى حرام ب) اور مرقتم كطعن وتنقيد سان كن على با مرد منا ضرورى ب

بالخصوص مہاجرین وانصار کے بارے میں کیونکہ کتاب دسنت میں ان کی تعریفیں مذکور ېل و علامه سيد جمال الدين عطاء الله محدث شيرازي لکھتے ہيں بدا بکه صحابہ (منی الله

عنه) بابمعهم خصوصیتے است کہ سائر امت رانیست واکن خصوصیت بہ انست کہ بحث از عدالت ايثال نكند بلكه جمله رابلا بحث عدل شمر ندمگر كسي فمق وخلاف مروت اوشرعا ثابت شود وزیرا که ببرکت صحبت رسول م<sup>نانی</sup> آن اساب **ف**ق (وخوارم) مروت مصون ومحفوظ اند د خداد ندسجانه وتعالى در چند محل ازیه قرآن محید اوصاف وفضائل ایثان را بیان فرسود و آن فرقه كاناجيه رابصفت خيريت وعدالت استوده چنانكه ميفر مايد كُنْتُهُمْ خَيْرُ أُمَّةٍ ٱخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمَرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَر دور آيت ديگر ميفريايد أمَّةً وتسطّااي عدلا جماعتي كثيرازائمة تفسير برآنندكه مخاطب ورآيتين كريمتين صحابه كرام اند (روضة الاحباب بج ٢ ص ٢) مشاجرات صحابہ کے ذکر سے سکوت کرنا چاہیے لیتی جواختلافات اور جھگڑ ہے صحابہ کرام کے درمیان اجتہادی طور پر ہوئے ہیں ان کا ذکرنہیں کرنا چاہیے۔اگرضرورت بھی پڑے توعمہ ہ تاویل سے کام لینا چاہیے

کیونکہ ان کے ذکر کرنے میں ہمارا کوئی فائدہ نہیں ہے بلکہ نقصان ہے۔ بڑوں کی باتوں میں چھوٹوں کو ہرگز دخل نہیں دینا چاہیے۔ حضرت اما مربانی مجد دالف ثانی سرحمد للذ تعالیٰ فرماتے ہیں حدیث میں ہے کہ نبی کریم مالیٰ طلی نے فرما بالاتیا کھ وقت المتحبور تین اضحتا بی۔ ترجمہ: جواختلافات میر بے صحابہ کرام کے درمیان ہوئے تم ان کا تذکرہ کرنے سے بچو

( سمتوبات دفتر ۲ سمتوب ۱۷) - اس حدیث کوعلا مدیلی قاری ( متوفی ۱۰۱۰) مر حده الله تعالی نے شرح شفاء ( ن نبر ۲ منو ۸۹) پر فقل کیا ہے ایتا تحکہ و قصا شعبتو تہذین آصفتابی ترجمہ: بچو تم ان اختلافات اور جھکڑوں سے جومیر ے صحابہ کے در میان ہوئے ہیں ۔ حضرت عبدالله بن مسعود ( رضی الله عنه ) سے روایت کیا ہے کہ رسول الله مل ظلیت نے فر ما یاداذ کو تر آصفتابی فالم یسکوا ( شرح شفاء ن نبر ۲ صفه ۹) ۔ ترجمہ: جب میر ے صحابہ کا ذکر کیا جائے تو تم ا بنی زبانوں کوروکو یعنی ان باتوں کے ذکر کرنے سے بچو جوان کی شان کے لاکن نہیں اور زبانوں کو طعنہ زنی سے روکو ۔ آئی عن النظلمين فیڈ ہو ( شرح شفاءن نبر ۲ صفه ۹۰) یعنی لعن وطعن کرنے سے بوان کی شرح میں الکھ میں خوان کی شان کے الکھ میں الکھ میں السی کر ان کی میں السی میں اللہ میں کر میں کر ہے تا کہ میں کر ہے ہو میں صحابہ کا ذکر کیا جائے تو تم ابنی زبانوں کو روکو ۔ یعنی ان باتوں کے ذکر کرنے سے بچو

قاض ابوالفضل عياض مرحمه الله تعالى (متوفى ٣٣٥ه ه) فرمات بي وَمِنْ تَوْقِيْدِيدِ وَبِرِّهِ ﷺ وَتَوْقِيْرِ أَصْحَابِهِ وَبِرْهُمُ مُعْرِفَةٌ حَقِهِمُ وَالْأَقْتَدَاءُ عِهْم

لوفِيلِهِ وَبِرَهِ تَعْدَ وَتَوْفِير اصْحَابِهِ وَبِرَهُمَ مَعَرِفَة حَقِهِمُ وَالَاقَتَدَاء عِهِمُ وحُسُنُ الثَّنَاء عَلَيْهِمْ وِالْإِسْتِغْفَارُ لَهُمْ وَالْإِمْسَاكُ عَمَّا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ومُعَادَةُ مِنْ عَادَهُمْ وَالْإِسْتِغْفَارُ لَهُمْ وَالْإِمْسَاكُ عَمَّا شَجَرَ بَيْنَهُمْ وَصَلَالِ الشَّهِيْعَة وَالْمُبْتَدِعِيْنَ الْقَادِحَة فِي آخَدِمِ مِنْهُمُ وَآنُ يَلْتَسِ لَهُمْ فِيمَا وَصَلَالِ الشَّهِيْعَة وَالْمُبْتَدِعِيْنَ الْقَادِحَة فِي آخَدِمِ مِنْهُمُ وَآنُ يَلْتَسِ لَهُمْ فِيمَا وَعَنَا عَنْهُمُ مِنْ عَادَهُمْ وَالْوِضْنَابُ عَنْ آخْبَارِ الْمُؤَدِخِيْنَ وَجَهَلَةِ الرُّواقِ وَمَعَادَةُ مِنْ عَامَهُمْ وَالْمُبْتَدِعِيْنَ الْقَادِحَة فِي آخَدِهِ مِنْهُمُ وَآنُ يَلْتَسَ لَهُمْ فِيمَا وَيَكْرَجُهُمُ أَصُوَابُ الْمُعَارِحِ إِنَّهُ هُمَ آهْلَ ذٰلِكَ وَلَا يُنْ كَرُ آحَسُ التَّاوِيلَاتِ وَيُخْرَجُ لَهُمُ آصُوَابُ الْمُعَارِحِ إِذْ هُمْ آهْلَ ذٰلِكَ وَلَا يُنْ كَرُ آحَدُ مِنْهُمْ فِيما وَكُنْ يَعْبَصُ عَلَيْهِ أَمْوَابُ الْمُعَارِحِ إِذْ هُمُ آهْلَ ذٰلِكَ وَلا يُنْ كَرُ آحَدُ مِنْهُمْ وِيمَا وَكَا يُغْبَيْ أَصَوَابُ الْمُعَارِحِ إِذَهُ هُ مَعْلَى أَلْا قَادِ مَالَهُمْ وَحَيْهُ الْقَامِ الْيَعْمَ وَالْكُورِ وَيُخْرَجُ لَهُمُ آصُوَابُ الْمُعَارِحِ الْ مُعَالِ الْمُعَارِحِ الْ مُعْالَةُ مُ وَلا يُنْهُ مُوالا الْمُعَارِ وَلَكَ مُوالاً وَلَكَةُ وَلَا يَعْتَنَ الْعَانَ الْقَامِ وَتَعْهُمُ وَالْعَانَ الْعَانَ مُوالْ الْعَانَ مُوالاً وَالْتَكْتُورَ مُعْتَى الْتَا وَيَعْلَى الْعَانَ وَلا يُعْبَعُونَ وَالْنَا مُوالَى الْعَانَ مُوالاً مُ

**^9** 

صحابہ کرام کی عزت وتو قیران کے حقوق کی نگہذاشت، ان کی پیردی، خوبی سے ان کو یا د کرنا ،ان کیلئے طلب رحمت کرنا، ان کے باہمی تناز عات واختلافات سے پہلو تھی اور اعراض کرنا اور ان کے دشمنوں سے دشمنی کرنا ہے (اس میں سے ریکھی ہے کہ ) مؤرخین ( کی بے سروپا) خبریں اور جاھل راویوں، گمراہ رافضیوں، اہل بدعت دہوا کی وہ خبریں جس میں کسی صحابی کی شان رفیع میں جرح وقدح کی گئی ہے اور ہر وہ بات جوایسے لوگوں کی طرف سے (بلا تحقیق) منقول ہوں ان سب سے بچنا اور اعتماد نہ کرنا لازم ہے اور (اس طرح) صحابہ کرام میں جو باہمی تنازعات ہوئے تتھے اُنہیں تاویل حسن اورعمدہ مخرج پر محمول کرنا چاہئے اس لئے کہ صحابہ کرام کی علومر تبت اس کی مقتضی اور ستحق ہے صحابہ کرام میں سے سی کو بُرائی سے یادنہ کیا جائے اور نہ کسی پر کوئی عیب والز ام منسوب کیا جائے بلکہ ان کے فضائل دمنا قب حسنات و برکات اور حصائل محمودہ کو یا دکیا جائے اور ان کے سوا دیگر امور سے سکوت وخاموشی اختیار کی جائے جیسا کہ نبی کریم سائٹ لاہی قرمایا جب میرے صحابہ کو بُرائی سے یا دکیا جائے تو خاموش رہو (طرانی بیرج ۲۳۳) علامه سعد الدين مسعود بن عمر تفتازاني (متوفى ٩٦ ٢ ٢ ٢) مرحمه الله تعالى فرمات ومَاوَقَعَ بَيْنَهُمْ مِنَ الْمُنَازَعَاتِ وَالْمُحَارَبَاتِ فَلَهُ مَحَامِلُ وَتَاوِيُلَاتُ فَسَبُّهُمْ وَالطَّعْنُ فِيهِمْ إِنْ كَانَ مِتَا يُخَالِفُ الْآدِلَّةَ الْقَطْعِيَّةَ فَكُفُرٌ كَقَنُفِ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا وَإِلَّا فَبِلْعَةٌ وَفِسْقٌ (شرح عَائد سَى ١٢٢) - ترجمه: اورجو محاربات اور جھکڑ ہے ان کے درمیان ہوئے ان کے لئے محامل وتا ویلات موجود ہیں۔ ان کی وجہ سے سی صحابی کوسب (گالی) وشتم طعن وتشنیع کا مورد بنانا اگر ادلہ قطعیہ کے

مخالف ہے تو گفر ہے جیسے قدف حضرت عا کشہ صد یقہ رضی اللہ عنھا ، در نہ بدعت دفس ہے۔ مشاجرات صحابه کاذکر کرناحرام ب مفسر قرآن علامه اساغيل حنفى حقق مرجعه الله تعالى( متوفى ٢٣١٢ه)

للصح بي يَحْرُمُ عَلَى الْوَاعِظِ وَغَيْرِهِ رِوَايَةُ مَقْتَلِ الْحُسَيْنِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ وَحِكَايَاتُهُ وَمَاجَرى بَيْنَ الصَّحَابَةِ مِنَ التَّشَاجُرِ وَ التَّخَاصُمِ فَإِنَّهُ يُهِيِّجُ بُغْضَ الصَّحَابَةِ وَالطَّعْنَ فِيُهِمْ وَهُمُ أَعْلَامُ الدِّيْنِ وَمَا وَقَعَ بَيْنَهُمْ مِنَ الْمُنَازَعَاتِ فَيُحْهَلُ عَلى حَجَامِلَ حَعِيْحَةٍ فَلَعَّلَ ذٰلِكَ خَطَاء فِي الْإِجْتِهَادِ لَا لِطَلَبِ الرِّيَاسَةِ آو التُّنْيَا كَمَا لَا يَخْفِي (ردح البيان، ص ١٢هج ٩) - ترجمه: واعظ دغيره (ليتن نعت خوان ادر ذاکر جاہلوں کے گروہ) کو چاہئے کہ دہ عوام کے سامنے مقتل حسین (رضی اللّٰدعنہ )ادر صحابہ كرام و اہل بيت عظام (رضى اللَّدعنہ) كے تشاجر و تخاصم (جُفَكَّرْ بے اور جنَّكَيں) يعنى وا قعات جمل وصفین دغیرہ دغیرہ ) بیان نہ کریں کیونکہ اس سے بعض صحابہ سے دشمنی اوران پرطعن تشنیع کا درواز ہ کھلتا ہے حالانکہ وہ دین کے ستون اورنشان بتھے۔ ہاں ان (صحابہ کرام واہل ہیت عظام رضی اللہ عنہم ) کے اُپس کے جھکڑے (محض دین کی خاطر تھے ) اس لئے ان بے محامل تاویلیں صحیحة بیان کی جائیں۔اگر کوئی بات کسی کی سمجھ سے بالا ہوتو صحابہ کرام کے اجتماد وخطاء کی تاویل کرے (خبر دارخبر دار، ان کے لئے طلب دنیا وطلب ریاست کا الزام ہرگز ہرگز نہ لگانا ورنہ مارے جاؤ گے ) چونکہ وہ طلب د نیا اور ریاست و حکومت کےلالچ سےمبراو پاک تتصحبیہا کہ ہل علم سے بیہ بات مخفی نہیں۔ ساتویں صدی ہجری کے معروف محدث امام ابوعمروعثان بن عبد الرحمٰن ابن

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

91

الصلاح محمد الله تعالى التي اصول حديث كى مشهور كتاب ' علوم الحديث ' على ٣٩ وي نوع معرفة الصحابه على رقم طراز بي ومن آجلها وَآكْثَرِها فَوَائِلَ كِتَابُ الرُسْتِيْعَابِ لِإِنْنِ عَبْدِ الْبَرِّ لَوْلَا مَا شَأْنُهُ بِهِ مِنْ إِيْرَادِ ٩ كَثِيْرًا عِمَّا شَحَرَ بَيْن الصِّحَابَةِ وَ حِكَايَاتِه عَنِ الْأَخْبَارِيِّيْنَ لَا الْمُحَدِّثِيْنَ وَ غَالَبَ عَلَى الْرُخْبَارِيِّيْنَ الْإِكْثَارُ وَالتَّخْلِيْطُ فِيْهَايَرُووُنَهُ-

ترجمہ: معرفة الصحابہ كے عنوان پر بہت ى كتابيں بيں۔ ان ميں سب زيادہ جليل القدر اور باكثرت فواكد كے اعتبار سے ابن عبد البركى كتاب الاستيعاب ہے اگر اس ميں صحابہ كے باہمى مشاجرات اور ان كى حكايات كى بھر مارنہ ہوتى جن كو محدثين كى بجائے اخبار مين نے بيان كيا ہے۔ كيونكہ مؤرخين كاغالب رجحان بلا امتياز باكثرت واقعات اور خلط ملط روايات جع كرنا ہوتا ہے۔ يہى بات علامہ نو وى نے التقريب اور اس كى شرح تدريب الراوى ميں علامہ سيوطى نے كہى ہے اور يہى حافظ ابن كثير نے اختصار علوم الحديث ميں بھى تحريركى ہے جس سے معلوم ہوا كہ مشاجرات صحابہ كا تذكرہ منہيں كرنا چاہیے۔

امام شافعی رحمہ اللّدفر ماتے ہیں عمر بن عبد العزیز (رضی اللّدعنہ) سے بھی منقول

ہے تِلُك دِماًء طَهَرَ اللهُ أَيَّدِيدَنَا فَلُنُطَهِرُ عَنْهَا ٱلۡسِنَتِنَا۔ بيروه خون ہے جن سے اللہ تعالی نے ہمارے ہاتھوں کو پاک رکھا تو ہمیں چاہئے کہ اپنی زبانوں کو بھی ان سے پاک رکھیں۔اس عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک کے قق ہونے اور دوسرے کے خطاء پر ہونے کے متعلق بھی لب کشائی نہیں کرنی چاہیے اور سب کو صرف نیکی کے ساتھ

یاد کرنا چاہئے (متوبات دفتر ددم متوب نمبر ۳۶) مولا نا امجد علی فرماتے ہیں: مسئلہ ۵: صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے باہم جو دا قعات ہوئے،ان میں پڑنا حرام، حرام، سخت حرام ہے، مسلما نوں کو توبید دیکھنا چاہیے کہ دہ سب حضرات آقائے دوعالم سلیٰ تیزیز کے جاں نثاراور سیح غلام ہیں (بہارش یعت حصہ ادل) صحابہ (رضی اللہ عنہم) برطعن، زبان درازی کرنے کی حرمت

حضرت ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ نبی کریم ملل سلی ایک میں ان ارتباد فرمایا لاتس بتکوا اضحابی فلوان آ تحک کُٹر اَنفق مِثْلَ اُحْدٍ ذَهبًامَا بَلَغَ مُنَّ اَحَدِ هِدْ وَلاَ نصِيفة (منفق عليه) - ترجمہ: مير ے صحابی کوگالی نہ دو۔ اگرتم میں سے ایک شخص احد پہاڑ کے برابر سونا خرچ کرد بے تو ان میں سے ایک کے ایک سیر اور آ د سے سیر کونہیں پنچ گا (بناری سلم)

اما م سیوطی مرحمہ اللہ تعالی فرماتے ہیں ایک روایت میں اس ارشاد گرا می کا پس منظریہ ہیان کیا گیا ہے کہ حضرت خالد بن ولید اور حضرت عبد الرحمن بن عوف کے در میان کوئی تناز عدا تھ کھڑا ہوا تھا۔ حضرت خالد بن ولید نے حضرت عبد الرحمن بن عوف کو برا کہا۔ اس وقت آنحضرت مان تلا تیہ ہے خصرت خالد بن وغیر حکم حضرات کو خطاب کر کے فرمایا کہ میر ے صحابہ (رضی اللہ عنہم) کو برا نہ کہو۔ پس میر ے صحابہ سے وہ مخصوص صحابہ مراد ہیں جوان مخاطب یعنی حضرت خالد وغیرہ سے پہلے اسلام لائے تصے سیجی ہو سکتا ہے کہ اس حدیث میں تم کے ذریعہ پوری امت کو مخاطب کیا گیا ہواور چونکہ نو رنبوت نے ہیں چو ان محالی اللہ تھا کہ آگے چل کر میری امت میں ایسے لوگ بھی پیدا ہوں گے جو ہیں ہو کہ کو لیا تھا کہ آگے چل کر میری امت میں ایسے لوگ بھی پیدا ہوں گے جو

93

میرے صحابہ (رضی اللہ عنہ ) کو برا بھلاکہیں گے،ان کی شان میں گستاخی کریں گے،اس لئے اُپ سائی لیے سند انوں کی آئندہ نسلوں میں احترام صحابہ (رضی اللہ عنہم) کے جذبات کو پیدا کرنے کے لئے حکم دیا کہ کوئی شخص میرے کسی صحابی کو برانہ کہو (مرقاۃ)۔ معلوم ہوا کہان کی تھوڑی سی نیکی کا تواب ہماری زیادہ نیکیوں کے تواب سے زیادہ ہے کیونکہ رسول اللّدسة للله ہم کی صحبت کی برکت سے زیادہ اخلاص پایا جاتا تھا۔وازیجاست که ضیلت صحابه رابمعنی کنژت ثواب داشته اند (اشعة المعات ج ۲۳ می ۲۲۹) ۔ بیداس امر کی دلیل ہے کہ صحابہ کرام کی فضیلت کا مطلب نواب کی زیادتی ہے۔علامہ فضل اللہ توریشتی (متوفى ١٢٢ه) فرماتے بين والمعنى ان إحدى كمر لايدرك بأنفاق مثل احد ذهب من الفضيلة ما ادركه احدهم بأنفاق مدمن طعام اونصيف منه ( کتاب المير ١٢١٠) - اس کتاب کے تم علامہ عثان (غلبا) فرماتے ہيں و تحقيق المعنى والله اعلم ان فضيلة الصحابة ورضوان الله عليهما انما كانت لصحبة رسول الله ﷺ والا انهم ادركوا زمان الوحى فلو عمر احد منا الف سنة مثلا وامثل او امر لا سجانه وانزجر نواهيه مدة عمر لابل كان اعبد الناس فی وقته لها یوازی جمیع عبادته ساعة من صحبته ﷺ فاذا کان کنالك فضيلتهم لايوازى بها البتة (الفاتي في شرح المانيح ج٢٥ ٢٨٦)-علامه محمد بن عبد الطيف ابن الملك الرومي ( متوفى ١٩٨٣ ه ) فرمات بي والمعنى لو انفق احد، كمر مثل جبل احد ذهباً في سبيل الله مأبلغ ثوابه انفاق احدمن اصحابي مدامن الطعام ولا نصفه لمقارنة انفاقهم مزيد

الاخلاص وصدق النبية مع ماكانوا فى وقت الضرورة وكثرة الحاجة الى نصرة الدين (شرح ممانع النة ب٢٠ ٣٩٠)

حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ رسول اللہ سالیٹوں پڑے نے فرمایا من سب

اصحابی، فعلیہ لعنة الله، والملائکة، والناس اجمعین (الجامع الصغیر عدین ۲۰۷۳)۔ ترجمہ: جومیر ے صحابہ کو گالیاں دے، (برا بھلا کم ) اس پر اللہ کی لعنت، فرشتوں کی لعنت، اور تمام لوگوں کی لعنت۔

لعنت كا مطلب ہے: اللہ كى رحمت سے دور ہو۔ صحابہ كے درميان جنگيں جو ہو محيل ہيں جوان ميں بھى شريك ہيں ان كو بھى بُرا بھلا كہنا منع ہے، يہ حد يث سب كو شائل ہے-لا نہھ هج تهدون فى تلك الحروب مت اولون فسبہ حد كبيرة و نسبتہ حد الى الضلال او الكفر كفر - (فيض القدير ج اص ١٠٠) اس لئے كہ بيتك وہ ان جنگوں ميں مجتهد تاويل كر نے والے تصان كو گالياں دينا كبيرہ گناہ ہے اور ان كی طرف گراہى اور كفركى نسبت كرنا كفر ہے ۔

صحابہ کوبرا بھلا کہنے والامستوجب لعنت ہے

امام احمد بن حنبل كتاب فضائل صحابه ميں حديث لائيں بيں كه رسول الله من الله الله الله الله عن سَبَّ احتابي فَعَلَيهِ لَعنتُهُ الله، وَالمَلاَئِكَةِ وَ النَّايس المتعدين لا يتقبل الله منه صرفًا وَ لَا عَدالًا (روضة الاحباب فى سيرالنبى والآل و الاحجاب، مقصد (ج) دوم، ص ) رترجمه: جومير ي صحابي كوكالياں د اس پر اللہ كى اوراس كفر شتوں كى اور تمام لوگوں كى لعنت ہو۔ اللہ تعالى اس سے كوئى فرض نماز اور نه ش نماز قبول فرما ئے گا۔

مجد دالف ثانی سر حمد اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں برعتی کی صحبت سے دور رہنا چاہئے۔ اس کی صحبت کفر تک پہنچا دیتی ہے۔تمام برعتی فرقوں میں سے بدتر وہ فرقہ ہے جو صحابہ کرام سے بغض رکھتا ہے اور حضرت امیر معاو بید ضی اللہ تعالیٰ عنہ کو سب دشتم کرتا ہے۔ (دفتر اول کمتوب ۴۵)۔

صحاب اكرام ي بغض التد كرسول سالتي المالي سي بغض ب

حفرت عبدالله بن مغفل بيان كرت بي كدرسول الله من عنين فرمايا آللة الله في أصحابي آلله آلله في أصحابي لا تتتخف و هُم غرضاً من بعيرى فمن أحبته م فَبِحَتِى آحبَّهُمُ وَ مَنْ أَبْعَضَهُمُ فَبِبُغْضِى أَبْعَضَهُمُ وَمَنْ آذَاهُمُ فَقَلْ آذَانِي وَمَنْ آذَانِي فَقَلْ آذَى الله وَمَنْ آذَى الله فَيُوْشِكُ آنَ يَأْخُذَهُ (ترزى)

ترجمہ: میرے صحابہ کے متعلق اللہ سے ڈرومیرے صحابہ کے بارہ میں اللہ سے ڈرو۔میرے بعدانہیں نشانہ نہ بناؤ کیونکہ جس نے ان سے محبت کی تو میری محبت کی وجہ سے ان سے محبت کی اور جس نے ان سے بغض رکھا تو میرے بغض کی وجہ سے اس سے

بغض رکھااور جس نے انہیں ستایا اس نے مجھے ستایا اور جس نے مجھے ستایا اس نے اللہ کو ایذادی اور جس نے اللہ کوایذ ادی تو قریب ہے کہ اللہ اسے پکڑے۔ اَلَدَّلَهُ اَللَّهُ اِلْنَّصَبِ فِنْدِمِهَا آي اتَّقُوْا للَّهُ ثُمَّةَ اتَّقُوْا للَّهُ (مرقاۃ) دونوں مرتبہ اسم جلالت پرزبر سے پڑھا گیا ہے یعنی تم اللہ سے ڈرواللہ سے ڈرو میرے صحابہ کے بارے میں کہ ان کی عداوت میں عذاب سے ڈرو میرے بعد انہیں نشانہ نہ بناؤ کیونکہ جس نے ان سے محبت کی تو میر کی محبت کی وجہ سے ان سے محبت کی اور جس نے ان سے بغض رکھا تو میرے بغض کی وجہ سے اس سے بغض رکھا اور جس نے انہیں ستایا اس نے مجھے ستایا اور جس نے اللہ کو ایڈ اور اللہ اور اللہ ہوں کے محبت کی وجہ سے ان سے محبت کی اور انہیں ستایا اس نے مجھے ستایا اور جس نے محبت کی وجہ سے اس سے بغض رکھا اور جس نے اللہ ا

وليوں كے سردار بيں -

حضرت عمر (رضی اللدعنہ) کہتے ہیں کہ رسول کریم من النظریق نے فرمایا آکر مؤا اصفحابی فیا تبکی خیتار کھ ثقہ الآنی ٹی یکو نہ کھ شقہ الآنی ٹی یکو نہ کھ ثقہ یظھر الکی ڈب (نسانی، مرقاۃ جلد اا، ص ۱۵۹، لمعات التقصح جلد ۹، ص ۵۸۸) ۔ میرے اصحاب (رضی اللہ عنہ) کی تعظیم وتکریم کرو، کیونکہ وہ تمہارے برگزیدہ اور بزرگ ترین لوگ ہیں پھر وہ لوگ جوان کے قریب ہیں یعنی تابعین اور پھر وہ لوگ جوان (تابعین) کے قریب ہیں یعنی تین تابعین اور اس کے بعد جھوٹ ظاہر ہوجائے کا یہاں تک کہ ایک شخص قسم کھائے کا درانحالیکہ اس سے قسم کھانے کا مطالبہ نہ ہوگا اور گواہی دے کا حالا کہ

اس سے گواہی دینے کونہ کہا جائے گا۔ یا در کھو! جوشخص جنت کے بالکل درمیان (جنت کی بہترین جگہ) رہنا چاہے تو اس کو چاہئے کہ جماعت کو لازم پکڑے کیونکہ شیطان اس شخص کا ساتھی بن جاتا ہے جو (خودرائے اور جماعت سے) علیحدہ وتنہا ہوتا ہے۔ شیطان تو دوشخصوں سے بھی (جواجتماعیت واتحاد کوساتھ ہوں) دور بھا گتا ہے اور دہاں کوئی مردسی اجنبی یعنی غیر محرم عورت کے ساتھ تنہائی میں ہر گزینہ رہے کیونکہ ان کا تیسرا ساتھی شیطان ہوتا ہے (جوان دونوں کو بہکانے سے ہر گرنہیں چوں گے ) نیز جس شخص کو اس کی نیکی خوشی واطمینان بخشے اور اس کی بدی اس کو ممکین ومضطرب کردے وہ مؤمن ہے(نسائی) (مظاہر حق جدیدج۵ص ۵۹۳) علامہ سید جمال الدین محدث شیرازی حقوق صحابہ کو بیان کرتے ہوئے لکھتے بی و پوشیده نماند که مخالفت ومخاصمت که میان بعضے از صحابه واقع شده نزد اہل سنت وجماعت محمول برين است كدعن اجتهاد بوده لاعن نفسانية وجمه آنها قابل تاويلات ومحامل صحيحه است وبرتقد يرتعليم وبعض محلي قويم وتاويلي ستقيم نباشد كؤئيم اين متحالفات ومخاصمات منقولست از ايثان بطريق اخبار آحاد واكثر آنها ضعاف وجائزة الكذب است وصلاحيت معارضه با آيات قراني واحاديث مشهوره كه سابقا مذكور شدنديس سزاورا نت كه بسبب آن اخبارجسارت بلعن اصحاب جناب نبوت مآب كه أن طعن موجب حمارت است يتوقر يقوفر الجساب تنمايدتا ابطال تتاب وسنت بإخبار جايزة الكذب لازم نيايد واز تهديدات ودعميدات كهصاحب شرع دران باب بهثبوت پيوسة پدحذر بايند به من انچ شرط بلاغ با تومى تويم توخواه از خنم پند گير دخواه ملال

وبرنظرانور بوشمندان تخفى نماند كه صحابه (رضى الله منهم) حقوق بیار بر ذمه مومنان لا زم وثابت است زیرا که نصرت رسول خدا ملایتیایم وتقویت دین آنحضرت بتقدیم رسانیده درزمان حیات وی جان بازیهانمود ندد باوجود ایذاواضرار کفاروفقر و فاقه د تفرقه بے شمار ازطريق حق وسبيل صواب انحراف ينموده دراستقامت د ثبات قدم افزو دندو بعدا زوفات دی بسط بساط شریعت واشاعت ملت او کردند واسلام در اکثر اقالیم وبلا و درزمان ایثان ظهور ویثیوع یافت و دروی زمین ازغبارکفرد خایثاک شرک پاک شد و آثار حسنه وامورستحسنه از ايثان باقي ماند واحكام شريعت وآداب طريقت ومعارف حقيقت از ايثان منتشر كشت واقوال واحوال وافعال رمول الله ملايتيكم از ايثان بمارسيد وببركت ايثال بدولت متابعت آنسر دركه يبب نجات وواسطه رفع درجات فايزكشته ايم والحبيد بذله على ذلك (روضة الاحباب ٢٠) امام احمد رضاخان قادري بريلوي (متوفى ٩١ ١١ ٢) م حدد الله تعالى ايك سوال كا

جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں اہل سنت کے عقیدہ میں تمام صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کی تعظیم فرض ہے اور ان میں سے کمی پر طعن حرام اور ان کے مشاجرت میں خوض ممنوع - حدیث میں ارشاد اذا ذکر اصحابی فامسکوا جب میر ے صحابہ کا ذکر کیا جائے (بحث وخوض سے) رک جاؤ۔ رب عز وجل ، جو عالم الغیب والشہادہ ہے، اس نے صحابتہ سید عالم ملاظلیہ کی دوشمیں فرما عیں: مونین قبل الفتح جنہوں نے فتح مکہ سے پہلے راہ خدا میں مال خرچ اور جہاد کیا اور مونین بعد الفتح جنہوں نے بعد کو ۔ فریق اول کو دوم پر فضیلت عطافر مائی کہ لایٹ تو بی میڈ کھ مین آنفق مین قبل الفتے

for more books click on the link

https://archive.org/details/@zohaibhasanattar

#### |++

وَ قَالَتُلَ أُوَلَمِكَ آعْظَمُ حَدَجَةً مِنَ الَّذِينَ آنْفَقُوا مِنْ بَعْدِ الفَتْحِ وَ قَاتَلُوْا (سوره حديد ۱۰) - ترجمه: تم ميل برابرنبيل ده جنعوں فَتْحَ حَمه سَقْل خرچ اور جهادكيا ، وه مرتبه ميل ان سے بڑے بيل جنعوں نے بعد فَتْحَ حَمْر چا اور جهادكيا -اور ساتھ بى ان سے بڑے بيل جنعوں نے بعد فَتْحَ حَمْر چا اور جهادكيا -اور ساتھ بى ان سے بڑے بيل جنعوں نے بعد فَتْحَ حَمْر چا اور جهادكيا -نے بعلائى كا دعده فر ماليا - اور ان كا فعال پر جا ہلا نه نكته چينى كا درواز ه بحى بند فر ماد يا نے سالدى كا دعده فر ماليا - اور ان كا فعال پر جا ہلا نه نكته چينى كا درواز ه بحى بند فر ماد يا ہے الله بى ارشاد ہوا وَالله بيما تَعْمَلُونَ حَمِيدِ اللّه كَوْمَعَار الله الله كَان خوب خبر مساتھ بى ارشاد ہوا وَالله بيما تَعْمَلُونَ حَمِيدِ اللّه كَوْمَعَار اللّه كا وعده فر ما چا جا ہينى جو بح تحق كر نے والے ہوده سب جا نتا ہے م سب سے بعلائى كا دعده فر ما چا

إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسَلَى أُوْلَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُوْنَ لَا يَسْبَعُوْنَ حَسِيۡسَهَا وَهُمۡ فِيَمَا اشۡتَهَتَ ٱنۡفُسُهُمۡ خُلِدُوۡنَ لَا يَحۡزُنُهُمُ الفَزَعُ الۡا كَبَرُ وَ تَتَلَقَّهُمُ البَلِئِكَةُ هَذَا يَوۡمُكُمُ الَّذِي كُنۡتُمۡ تُوۡعَلُوۡنَ (النباء١٠١)

ترجمہ: بیشک جن سے ہمارا دعدہ بھلائی کا ہو چکا وہ جہنم سے دور رکھے گئے ہیں ،اس کی بھنک تک نہ نیس گے اور وہ اپنی من مانتی مرا دوں میں ہمیشہ رہیں گے ،انھیں نم میں نہ ڈالے گی بڑی تھبراہٹ ،فر شتے ان کی پیشوائی کو آئیں گے یہ کہتے ہوئے کہ یہ ہے تصارا دہ دن جس کاتم سے دعدہ تھا۔ سچا اسلامی دل اپنے رب عز دجل کا بیار شاد عام سن کر کبھی کسی صحابی پر نہ سوء ظن کر سکتا

ہے، نہاس کے اعمال کی تغیش بفرض غلط کچھ بھی۔ کیاتم حاکم ہویا اللہ، تم زیادہ جانے یا for more books click on the link

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

|+|

اللد-آان شر آعار م آجر الله کیا شمین علم زیادہ ہے یا اللہ تعالیٰ کو۔ دلوں کی جاننے والاسچا حاکم بی فیصلہ فرما چکا کہ مجھے تحصارے سب اعمال کی خبر ہے۔ میں تم سے بھلائی کا دعدہ فرما چکا، اس کے بعد مسلمان کو اس کے خلاف کی گنجائش کیا ہے۔ ضرور ہر صحابی کے ساتھ حضرت کہا جائے گا، ضرور رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہا جائے گا، ضرور اس کا اعز از داختر ام فرض ہے۔ ولو کر کا الم جو مون اگر چہ مجرم برامانیں (فتری رضوبین ۲۹ سے ۲

مولانا امجدعلی صاحب لکھتے ہیں عقیدہ کسی صحابی کے ساتھ سوء عقیدت ، بدمذہبی وگراہی واستحقاق جہنم ہے کہ وہ حضور اقدس سالا الدائی کے ساتھ بغض ہے۔ ایسا شخص رافضی ہے اگر چہ چاروں خلفا کو مانے اور اپنے اُپ کوئی کہے،مثلا حضرت امیر معاویہ اور اُن کے والبر ماجد حضرت ابوسفيان اور والدة ماجده حضرت هند، اتى طرح حضرت سيدنا عمروبن عاص، وحضرت مغيره بن شعبه، وحضرت ابوموحيٰ اشعري رضي الله تعالى عنهم جتىٰ كه حضرت وحثی (رضی اللہ عنہ) جنہوں نے قبلِ اسلام حضرت سید نا سیر الشہد اءحمز ہ رضی اللہ تعالٰ عنه كوشه بيركيا اوربعدِ اسلام أخبث الناس خبيث مسيلمه كذاب ملعون كوداصل جهنم كيا\_ ده خود فرمایا کرتے تھے کہ میں نے خیر الناس وشر الناس کوتل کیا۔ اِن میں سے کسی کی شان میں ا گستاخی، تبرا ( نفرت کا اظہار کرنا ) ہے اور اس کا قائل رافضی ، اگر جیہ *حفر*اتِ شیخین ( رضی اللہ عنہا) کی توبین کے مثل نہیں ہو سکتی کہ ان کی توبین بلکہ ان کی خلافت سے انکار ہی فقہائے کرام کے نز دیک گفر ہے۔عقیدہ: کوئی ولی کتنے ہی بڑے مرتبہ کا ہو، کسی صحابی کے رتئبه کونہیں پہنچیا (بہارشریعت حصہ اول ۲۵۷)

1+1

<u>صحابہ کرام کیلئے دعا کرنے کی ترغیب دینے میں حکمت</u> اللہ تعالی بعد آنے والوں کے متعلق فرما تاہے وَالْحَوِيْنَ مِنْهُ مُولَيَّا يَلْحَقُوْا عَلْمُولاً (مات اللہ واللہ معاقر ماتے ہیں) جواگلوں ترجہ: اور ان میں سے اور وں کو (پاک کرتے اور علم عطا فرماتے ہیں) جواگلوں سے نہ طے۔ مہاجرین وانصار کے بعد آنیوالوں کو تعلیم دی گئی ہے کہ مہاجر اور انصار کی پیروی کریں اور ان کے حقوق بچانیں اور ان کو دعا وَں میں یا در کھیں اور ان کا ذکر جعلائی سے کریں - خلاصہ میہ ہوا کہ مہاجرین انصار کے بعد آنے والوں پر دوباتوں پر عمل کرنے کی شرط لگائی - ایک کہ ان کی بیروی کریں اور دوسری شرط میہ ہے کہ ان پہلوں کے لئے دعا کریں - اور اللہ تعالیٰ نے دونوں باتوں کی ترغیب دلائی ہے۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے وَالَّذِينَ جَاءَ وَا مِن بَعْنِ هِم يَقُوْلُوْن دَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلاِ خُوَانِنَا الَّذِينَ سَبْقُوْنَ بِأُلا يُمَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فِی قُلُوْبِنَا غِلاًَ لِلَّانِينَ امْنُوْا رَبَّنَا إِنَّكَ رَوُوفٌ رَحِيْحٌ (حشر) - ترجمہ: اوروہ لوگ جوان کے بعد آئے کہت نہیں اے پروردگار معاف فرما ہمیں اور ہمارے ان بھا ئيوں کو جوہم سے پہلے ایمان کے ساتھ جاچے - اور ہمارے دلوں میں ان لوگوں کے لئے کینہ نہ آئے جو ایمان لائے اور اے ہمارے دب بِشَک تو بخشے والام بربان ہے۔ انٹر تعالیٰ جانیا تھا کہ امت میں چھا بے لوگ پیدا ہو تکے جو پہلوں کو برا کمیں گا اسلے اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے استغفار کرنے کا تھا ہوگ

چنانچه امام ابومنصور محمد بن ماتریدی سرحمه الله تعالیٰ (متوفی ۳۳۳۷ه) اس آیت

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

كى تفسير مي فرمات قَلْ عَلِمَ اللهُ تَعَالى آنَّهُ قَلْ يَكُونُ فِي أُمَّةٍ مُتَّمَّةٍ مُتَّمَّةٍ مَن يَلْعَن سَلَفَهُ حَتَّى أَمَرَهُمْ بِٱلْإِسْتِغْفَارِ لَهُمْ وَفِيُهِ دَلِالَةُ عَلَى فَسَادِ قَوْلِ الرَّوَافِض وَالْحَوَارِجِ وَ الْمُعْتَزِلَةِ لِأَنَّ الرَّوَافِضَ مِنُ قَوْلِهِمُ إِنَّ الْقَوْمَ لَبَّاوَلُّوا الْخِلَافَة أَبَابَكُرِ الصِّيِّيةِ رَضِى اللهُ عَنْهُ كَفَرُوْا. وَمِنْ قَوْلِ الْخَوَارِجِ إِنَّ عَلِيًّا رَضِى اللهُ عَنْهُ كَفَرَبِقتالِهِ مَعَاوِيَةَ وَاصْحَابَهُ وَقَالَتِ الْمُعْتَزِلَةُ إِنَّ مَنْ عَدَلَ عَنِ الْحَقِّ فِي الْقِتَالِ خَرَجَ عَنِ الْإِيْمَانِ وَلَوْكَانَ مَاارْتَكَبُوْا مِنَ الزَّلَّاتِ يُكْفِرُهُمْ وَّ يُخْرِجُهُمْ عَنِ الْإِنْمَانِ لَمْ يَكُنُ لِلْإِسْتِغْفَارِ لَهُمْ مَعَنَّى لِأَنَّ اللهَ تَعالَى نَهْ عَن الْإِسْتِغْفَارِ لِلْمُشْرِكِيْنَ فَإِذَنُ أَخِنَ هَاهُنَا بِٱلْإِسْتِغْفَارِلَهُمُ لِيَتَبَيَّنَ جِهَذَا أَنّ مَا ارتَكَبُوا مِنَ النُّنُوْبِ لَمْ يُخْرِجُهُمْ مِنَ الْإِيْمَانِ، وَ لِأَنَّهُ أَبْقَى الْأَخُوَّةَ فِيمَا بَيْنَهُمْ مَعَ عَلِمُنَا أَنَّهُ لَمْ يَكُنْ بَيْنَ الْآخَرِيْنَ وَ الْأَوَّلِيْنَ أَخُوَّةٌ إِلاَّ فِي الَّدِيْنَ، فَلَوْلا أَنَّهُمُ كَانُوا مُؤْمِنِيْنَ لَمْ يَكُن لِإِبْقَاءِ الْأَخُوَةِ مَعَنَّى. وَاللهُ أَعْلَمُ وَلِأَنّه قَالَ تَعَالَى (وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِّلَّذِينَ آمَنُوْا) وَلَوْ كَانَ ذٰلِكَ يُخْرِجُهُم مِنَ الْإِيْمَانِ لَمْ بِكُنْ لِهَنَا التُّعَاءِ مَعْنًى لِآنَ الْوَاجِبَ آنُ يَّكُوْنَ فِي قُلُوْبِ الْمُؤْمِنِيْنَ عَدَاوَةٌ لِلْكُفَّارِ وَمَقْتُهُمُ فَلَبَّا نَتَبَ، جَلَّ ثَنَاؤُهُ، فِي هَذِهِ الْإَيَةِ إِلى نَفْي الْغِلِّ وَالْحَسَدِ عَنْ قُلُوبِهِمْ بِتِلْكَ السَّعْوَةِ ثَبَتَ ٱنَّهُمْ كَانُوْا مُؤْمِنِيْنَ وَاللهُ أَعْلَم. (تاويلات الل السنت جوص ٥٩١)

ترجمہ: بیٹک اللہ تعالیٰ جا نتا تھا کہ حضرت محمد ملاظ کی امت میں پچھا یسے لوگ پیدا ہوں کے جو پہلے لوگوں (صحابہ ) کولعن طعن کریں گے اور براکہیں گے۔اس لئے اللہ 1+12

تعالی نے پچھلوں کو کلم دیا کہان پہلوں کے لئے استغفار کیا کریں۔اس آیت میں روافض ،خوارج اورمعتزلہ کے قول (دعویٰ) کے فساد پر دلیل ہے کیونکہ روافض کا کہنا ہے کہ بیشک صحابہ کرام نے جب ابو بکر صدیق کوخلیفہ بنایا تو وہ کافر ہو گئے۔ادرخوارج کا کہنا ہے کہ حضرت علی (رضی اللَّدعنہ) حضرت معادیہ (رضی اللَّدعنہ) اور ان کے ساتھیوں کے ساتھ جنگ کرنے سے کافر ہو گئے ہیں۔تومعتز لہ نے کہا جو جنگ کرنے میں حق سے چھر گیا دہ ایمان سے خارج ہوگیا۔ اور اگرغلطیوں کے ارتکاب سے انہیں کافر کہتے ہیں اور ان کو ایمان سے خارج کرتے ہیں تو ان کے لئے استغفار کرنے کا کوئی معنی نہ ہوتا۔ (استغفار کرنے کا حکم دینااس بات کی دلیل ہے کہ وہ اہل ایمان ہیں) کیونکہ اللہ تعالیٰ نے مشرکین کے لئے استغفار کرنے سے منع کردیا ہے۔ تب پہاں حکم دیا ہے استغفار کا تا کہ ظاہر ہو جائے اس سے بیہ بات کہ گناہوں کا ارتکاب انہیں ایمان سے خارج نہیں کرتا اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے درمیان بھائی چارہ کو باقی رکھا ہے ہمارے جاننے کے باوجود کہ چچلوں اور اگلوں کے درمیان کوئی بھائی چارہ (رشتہ داری) نہیں ہے مگر صرف دین میں ہے۔تواگروہ ایماندارنہ ہوتے تو بھائی چارے کاباتی رکھنے کا کوئی معنی نہ ہوتا۔ (اللہ خوب جانتاہے) اور اس لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا: نہ پیدا فرما ہمارے دلوں میں کینہ ان لوگوں کے بارہ میں جوایمان لا چکے۔ اور گناہ ایمان سے نہیں نکالتا در نہ دعا کرنے کی کوئی حقیقت نہ ہوتی۔اس لیے ضروری ہے کہ مؤمنوں کے دلوں میں کفار کے لیے عدادت اوران سے بیز اری اور ناراضگی نہ ہو۔ جب اللہ جل ثناؤہ نے اس آیت میں ضروری قرار دیا ہے اس دعا کے ذریعہ سے کہ مؤمنوں کے دلوں میں کینہ اور حسد نہ ہو۔ ثابت ہوا کہ وہ سب ایمان

1+0

دار تھ (اللد خوب جانتا ہے)۔

علامه شوكاني اس آيت كي تفسير ميں لکھتے ہيں فمّن آمد يَسْتَغْفِرُ لِلصَّحَابَةِ وَ يَطُلُبُ رِضُوَانَ اللهِ عَلَيْهِمْ فَقَد خَالَفَ مَا آمَرَ اللهُ بِهِ فِي هَذِهِ الْأَيَةِ (فتح القديرج٥ص٢٠٢) ترجمہ: توجس نے صحابہ کے لئے استغفار نہ کی اور ان کے لئے اللہ کی خوشنو دی نہ طلب کی تو اس نے مخالفت کی ہے اللہ تعالیٰ کے اس حکم کی جو اس آیت میں ہے۔ تو کتنی بدبختی کی بات ہے کہ دعا واستغفار کی بجائے لعن وطعن اور تبراباز کی کرے۔ <u>مردوں کوسب وشتم کرنے کی ممانعت</u> حضرت عبداللدابن عمر (رضی اللّدعنه) سے روایت ہے کہ رسول اللّد ملّى تفاليكة في فرمايا ٢ أَذْكُرُوا حَمَاسِنَ مَوْتَاكُمُ وَكُفُوا عَنْ مَسَاوِيهم (ترمذى) - ترجمه: تم اپنے مردوں کی خوبَیوں کا ذکر کر داوران کی برایوں کا ذکر کرنے سے رک جا ؤ۔ حضرت عائشہ (رضی اللہ عنہا) سے روایت ہے کہ رسول اللہ سائل اللہ بے فرمایا لا تسبیق الْأَمُوَاتِ فَإِنَّهُمُ قَدْ أَفْضُوْا إِلَى مَّا قَتَّمُوْا (البخاري ٣٢٩) \_رسول اللَّد مِلْ يُنْإِيرَ بِ فرما یامردوں کوسب دشتم نہ کرو کیونکہ جوانہوں نے آ گے بھیجا تھا اس تک پہنچ گئے ہیں۔ اہل سنت کی اعتدال پیندی صدر الاسلام امام ابوالیسرمحمه البزدوی (متوفی ۹۳ ۳ ه) فرماتے ہیں ونحن نقول: يحب حب جميع الصحابة ولا يجوز بغض بعضهم، وما غلونا في الحب والروافض غلوا فى حب على رضى الله عنه حتى لحبه ابغضوا اباً بكر وعمر

1+7

وعثمان والخوارج غلوا في حب ابي بكر وعمر حتى ابغضوا عليا حتى ان الخوارج ينسبوننا الى الروافض والروافض ينسبوننا الى الخوارج ونحن براء من الفريقين الضالين. فدل أن مذهبنا هو المذهب الوسط " (اصول الدين ص ٢٣٥) \_ اور ہم کہتے ہيں تمام صحابہ کى محبت واجب ہے۔ اور ان ميں سے سے دشمنی رکھنا جائز نہیں۔اور نہ ہم محبت میں زیادتی کرتے ہیں اور روافض علی رضی اللہ عنہ کی محبت میں غلو کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ وہ حضرت علی کی محبت میں ابوبکر، عمر، عثمان رضی اللہ عنہم سے بغض رکھتے ہیں۔اور خوارج حضرت ابو بکر اور حضرت عمر کی محبت میں غلواور زیادتی کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ حضرت علی سے دشمنی رکھتے ہیں۔ يہاں تک کہ خوارج ہم کور دافض کہتے ہیں۔ اور روافض ہم کوخوارج کہتے ہیں۔ اور ہم ان دونوں گمراہ فرقوں سے برات ظاہر کرتے ہیں۔تو بیاس بات کی دلیل ہے کہ بے شک ہمارا مذھب یہی درمیانی مذھب ہے۔ کہ اہل سنت عقائد میں اعتدال پسندی سے كام ليتے ہيں اور متوسط طريقہ اختيار كئے ہوئے ہيں۔

. .

<u>باب سوم: تذکره حضرت امیر معاویه (رضی اللّدعنه )</u>

<u>نام ونسب اور خاندان</u> ابوعبدالرحمن معاویہ بن ابوسفیان صخر بن حرب بن امیہ بن عبد شمس بن مناف بن قصی بن کلاب ، قریثی اموی کمی (اعلام النبلا) ۔ آپ کا خاندان بنوامیہ زمانہ جاہلیت سے قریش میں معزز ومتاز چلا آتا تھا۔ ان کے والد ابوسفیان قریش کے قومی نظام میں عقاب یعنی علم بر داری کے عہدے پر متاز تھے۔

معاوید رضی اللہ عنہ کے دالد ابوسفیان رضی اللہ عنہ کا شاران سرکش لوگوں میں ہوتا تھا جو قبل از اسلام ، اسلام کے خلاف برسر پیکار تھے، سیرت نبوی پر مشتمل کتا ہیں اسلام اور صاحب اسلام کے خلاف ان کے اعمال وکر دارکی ہم پور عکامی کرتی ہیں مگر جب اللہ نے انہیں رشد دہدایت سے نواز تا چاہا تو دہ فتح مکہ سے تھوڑ اعرصہ قبل مشرف بہ اسلام ہو گئے۔ فتح مکہ کے موقع پر رسول اللہ متی تظاہیم نے انہیں خصوصی اعز از سے نواز تے ہو گئے۔ فتح مکہ کے موقع پر رسول اللہ متی تظاہیم نے انہیں خصوصی اعز از سے نواز تے ہو کے دفتح مکہ ہے موقع پر رسول اللہ متی تظاہیم نے انہیں خصوصی اعز از سے نواز تے ہو ہے فرمایا: جو شخص ابوسفیان کے گھر میں داخل ہوگا اسے امن حاصل ہوگا۔ ابوسفیان کے بارے میں اُب متی تی ایس این کے گھر میں داخل ہوگا اسے امن حاصل ہوگا۔ ابوسفیان ہو ہو الی این کہ ایس میں میں ایک ایک ایک میں ماہ تو ماہ ہوگا ہے انہیں اسلام تر بیتی پہلو بھی رکھتا ابوسفیان کو ذہنی تسکین حاصل ہوئی۔ اسی چیز نے انہیں اسلام پر ثابت قدمی عطا کی اور انہیں ایمان کی تقویت بخشی۔

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی والدہ ہند بنت عتبہ بن ربیعہ رضی اللہ عنہا نے اپنے خاوند ابوسفیان کے مسلمان ہونے کے بعد فنتح مکہ کے دن اسلام قبول کیا اور وہ

1+7

دونوں اپنے نکاح پر قائم رہے۔ جب نبی کریم مالا المالیہ مردوں سے بیعت لینے کے بعد عورتوں سے بیعت لینے لگےتوان عورتوں میں ہند بنت عتبہ بھی موجودتھی۔ پھر بیاسلام پر قائم ہی رہے۔اُپ کی کنیت عبدالرحمن ہے، نام (حضرت) معادیہ (لفظ معادیہ بروزن مفاعلہ ہے اس کے معنی ہیں شیر کی آواز وللکار اور آواز دیے کر پکار نااس کے علاوہ اور بھی ہوتے ہیں لیکن ہمیشہ اچھامعنی لینا چاہیے اور اساء واعلام کے لغوی معنی نہیں لئے جاتے۔ اوراً پ کے علاوہ متعدد صحابہ کرام کے اسماء معاویہ بتھے۔ اگر اسم معاویہ کامعنی غلط ہوتا تو نبی کریم تبدیل فرما دیتے اور نبی سائن البر نے اس کونہیں بدلہ تو پھرکون ہوتا ہے جواسم معاوبیہ کے مفہوم کوغلط قراردے)۔ <u>حضرت معاویہ (رضی اللّدعنہ ) کااسلام لانا</u> آپ بعثت سے پانچ سال قبل پیدا ہوئے تھے اور سلسلہ نسب پانچویں پشت میں نبی ملائظ ایہ م سے مل جاتا ہے اور دالدہ کی طرف سے بھی عبد مناف سے سلسلہ نسب مل جاتا ہے۔ اُپ (رضی اللہ عنہ) فتح مکہ مکرمہ سے پہلے اسلام لائے تھے۔ بعض کے نزدیک صحیح بیہ ہے کہ اُپ (رضی اللّٰدعنہ) عمرۃ القصناء کے موقع پر <u>کھ</u> کوا یمان لائے یتھےاور فتح مکہ کے موقع پر ظاہر کیا تھا جیسے حضرت عباس (رضی اللہ عنہ) جنگ بدر کے دن ایمان لائے تصلیکن ایمان کا اظہار فتح مکہ معظمہ کے موقع برکیا تھا۔ علامه عز الدين ابن اثير (متوفى ٢٣٠ ه) لَكُصَّح بي أَسُلَمَ هُوَ وَأَبُوْهُ

وَٱخُوْنَا يَزِيْلُ وَأُمَّهُ هِنْلٌ فِي الْفَتْحِ وَكَانَ مَعَاوِيَةٌ يَقُوْلُ أَنَّهُ ٱسْلَمَ عَامَر القَضِيَةِ وَانَّهُ لَفِي رَسُوْلُ الله ﷺ مُسْلِمًا وَ كَتَمَ إِسْلَامَهُ مِنْ أَبِيْهِ وَأُمِّهِ (اسر

#### 1+9

الغابة فى معرفة الصحابة ج ۵ ص ۲۰۱) \_ ترجمه: حفزت معاويه، ان كے والد حفزت ابوسفيان، ان كے بعائى يزيد اور ان كى والدہ هندہ فتح مكه كے سال اسلام لائے اور حضرت معاوية فرماتے تصح كہ وہ عمرہ قضاء كے سال ايمان لائے تصے۔ اور بيتك بانہوں نے رسول اللہ من شريق بيرم سے ايمان كى حالت ميں ملاقات كى اور اپنے اسلام كو اپنے والدين سے چھپار كھا۔ معلوم ہوا كہ آپ (رضى اللہ عنه) كے هميں عمرة القصناء كے سال اسلام لائے تصے محرفوف كى وجہ سے ظاہر نہيں كيا تھا۔

علامه عبد العزيز پر هاروی لکتے ہیں معاويہ بن ابی سفیان بن صخر بن حرب بن اميہ بن عبد الشمس بن عبد المناف۔ فتح مکہ کے دن (۱۸ برس کی عمر میں) اسلام لائے اور آپ (رضی اللہ عنہ) کی بہن ام حبیبہ نجی کر یم ملی طلیح کی زوجہ تھی۔ آپ (رضی اللہ عنہ) اعادیث کے روایت کر فے والے فقہ میں مجتمد ہے۔ بہت بر دبار شخی سلطنت کے قوانین کے سب سے زیادہ جانے والے اور ماہر متے۔ حضرت عمر بن خطاب (رضی اللہ عنہ) نے آپ (رضی اللہ عنہ) کو دور خلافت میں شام کا امیر بنایا تھا اور حضرت عثان (رض اللہ عنہ) کے دور میں بھی اسی منصب وعمد ہ پر تائم رکھا۔ حضرت میں (رضی اللہ عنہ) من اللہ عنہ) نے جب خلافت آپ (رضی اللہ عنہ) کے سپر دکر دی تو پھر آپ (رضی اللہ عنہ) مار ہے ملک کے امیر وبا دشاہ مستقل طور پر بن گے۔ اور بیوا قعہ اسم حکا ہے۔ چالیس مال تک بطور نیا بتا واستقل لا شام کے امیر رہ امیر رہ امیر رہ اور جس برس خلیفہ وبا دشاہ در ہے) (نہ در میں)

<u>حضرت امیر معاویہ کے بھائی اور بہنیں</u> آپ کے تین بھائی اور چار بہنیں تھیں جن کے اسائے گرامی سے ہیں: ا) يزيد بن ابوسفيان ٢) عتبه بن ابوسفيان ۲) ام حبيبه بنت ابوسفيان ٣) عنبه بن ابوسفيان ۲) عز دينت ابوسفيان ۵) ام الحكم بنت الوسفيان ۲) امیمه بنت ابوسفیان (رضی الله عنهم) پھر اسلام لانے کے بعد ان سب نے اسلام کی خدمت کی جان ومال کی قربانی پش کی اس لتحان سب كاذكر خير سي كرنا جائے۔ حضرت امیر معاویہ کے اخلاق وروز وشب کے معمولات مؤرخ ابوالحن على معتزلي شافعي مسعودي (متوفى ٢ ٧ ساھ) لکھتے ہيں: حضرت معاویہ کے اخلاق میں بیہ بات تھی کہ وہ دن درات میں پانچ مرتبہ (لوگوں کو) اجازت دیتے تھے۔جب آپ (رضی اللہ عنہ) نماز فجر سے فارغ ہوتے تو داقعات سنانے دالی کی خاطر بیٹھ جاتے یہاں تک کہ اس کے واقعات کی ساعت سے فارغ ہوجاتے۔ پھر مسجد کے اندر داخل ہوتے تو ان کیلئے قرآن لایا جاتا۔ وہ اس کا پچھ حصہ تلاوت کرتے بچراپنے گھر جاتے اور گھریلو امورسر انجام دیتے۔ پھر چار رکعت نماز پڑھتے ، پھر اپن مجلس کی طرف نکلتے۔ پھر خاص الخواص حضرات کو اجازت دی جاتی۔ آپ (رضی اللہ عنہ)ان سے بات چیت کرتے اور وہ آپ (رضی اللہ عنہ) سے بات چیت کرتے۔اور آپ (رضی اللہ عنہ) کی خدمت میں آپ کے وزراءآتے اور آپ سے ان امور میں

|||

گفتگو کرتے جودہ من سے شام تک کے معاملہ میں چاہتے۔ پھر چھوٹا ناشتہ یعنی رات کے کھانے سے بچا ہوا حصہ لایا جاتا لیتن عمدہ بکری کے بچہ کا یا پرندے کے بچہ کا گوشت وغيره - پھر آپ کافى ديرتك گفتگو كرتے -پھرآپ اپنے گھرمیں چلے جاتے جب چاہتے۔ پھر باہر آتے اور فرماتے: اے خادم کری نکالو۔ پس مسجد کی طرف وہ لیجائی جاتی اور وہاں رکھ دی جاتی۔ پھر ( وہاں ) مقصورہ (کوٹھڑی) کے ساتھا پن کمرکو ٹیکتے اور کرتی پر بیٹھ جاتے اور نوجوان کھڑے ہوتے۔ پس آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس کمزور، دیہاتی، بچہ، عورت اور وہ تخص آگے بر هتاجس کا کوئی نہ ہوتا۔ پس آپ کہتے اس کی مدد کرو۔اور (کوئی) کہتا مجھ پرظلم ہوا ہے، آپ کہتے اس کے ساتھ (کسی کو)روانہ کرو۔اور (کوئی) کہتا میر ے ساتھ بدسلو کی ہوئی ہے، آپ کہتے اس کے مسئلہ میں نور کرو، یہاں تک کہ جب کوئی نہ باقی رہتا تو آپ اندر چلے جاتے اور تخت پر بیٹھ جاتے۔ پھر فرماتے لوگوں کوان کے درجات کے مطابق (اندرآنے کی) اجازت دواور کوئی شخص مجھے سلام کا جواب دینے میں مشغول نہ کرے۔ پس کہا جاتا اے امیر المؤمنين، (آپ نے) من كيسى كى، الله باك أب كى زند كى طويل كرے؟ آپ فرماتے اللہ کی نعمت کے ساتھ۔ پس جب وہ (لوگ) تھیک ہو کر بیٹھ جاتے تو اُپ فرماتے اب لوگو! تم اشراف نامزد کئے گئے اس لئے کہتم نے اپنے سے کم درجہ لوگوں کو اس مجلس میں شرف (عزت) دیا۔تم ہمارے سامنے ان لوگوں کی ضروریات پیش کروجو

ہم تک نہیں پہنچ سکتے ہیں۔ پس ایک آ دمی اٹھتا اور کہتا فلاں شخص شہیر ہو گیا ہے، آپ

### 111

فرماتے اس کی اولا د کے لئے (شاہی رجسٹر) میں (روزینہ) مقرر کر دو۔اور دوسرا کہتا فلاں شخص اپنے گھر دالوں سے غائب ہے، آپ فرماتے تم ان کی دیکھ بھال کرد، ان کو عطا کرد، ان کی ضروریات کو پورا کرد، ان کی خدمت کرد۔ کھ کہ اطلابہ استادہ کا تہ ساخہ مہمتا دہ این کریں کہ اس کھٹا ہو جاتا ہادیا کہ آدمی

پھر کھانالا یا جاتا اور کاتب حاضر ہوتا اور ان کے سرکے پاس کھڑا ہوجاتا۔ اور ایک آدمی کے پاس آتے اور اس کو کہتے دستر خواں پر بیٹھو۔ پس وہ بیٹھ جاتا اور دویا تین لقمے کھاتا جبکہ کاتب آپ کاعکم نامہ پڑھتا۔ پس آپ اس میں کسی امر کاعکم دیتے۔ پس کہا جاتا اے اللہ کے بندے! تم اس کے بعد آؤ۔ پس وہ اٹھتے اور دوسرا آگے بڑھتا یہاں تک تمام حاجت مندوں کی حاجت روائی کرتے۔ بسا اوقات آپ کے پاس چالیس (کی تعداد میں) حاجت مند آتے یا اس کے قریب کھانے کی مقد ارمیں۔ پھر کھانا اٹھالیا جاتا اور لوگوں سے کہا جاتا چلے جاؤ، پس وہ لوٹ جاتے۔

پھر آپ اپنے گھر میں جاتے ، پس کوئی طمع کرنے والا اس میں طمع نہ کرتاحتیٰ کہ ظہر کی اذان دی جاتی۔ پھر آپ نگلتے اور چاررکعت نماز پڑ ھتے پھر بیٹھ جاتے۔

پس خاص الخواص حضرات کواجازت دی جاتی۔ پس اگر سردیوں کا وقت ہوتا تو آپ ان کی خدمت میں حاجیوں کا زادراہ لیعنی خشک حلوہ، خشک تان اور سفید آئ میں دودھ اور شکر کے ساتھ گوندی ہوئی نگیاں، تہ بہ تہ کیک اور خشک میوے پیش میں دودھ اور گررمیوں کا زمانہ ہوتا تو ان کی خدمت میں تر وتا زہ پھل پیش کرتے۔ اور آپ کے پاس آپ کے وزراء آتے اور باقی دن کے (امور) کے لئے آپ سے مشورہ کرتے جن کی ان کو ضرورت ہوتی۔ اور آپ عصرتک بیٹے رہتے، پھر نگلتے اور عصر کی نماز

for more books click on the link

### **`||"**

پڑھتے۔ پھراپنے گھر میں جاتے۔ پس کوئی طمع بازاس میں طمع نہ کرتا یہاں تک کہ جب عصر کے آخری وقت میں باہر آتے تواپنے تخت پر بیٹھ جاتے اورلوگوں کوان کے درجات کے اعتبار سے اجازت دی جاتی۔

پ*ھرر*ات کا کھانالایا جاتا۔ پس آپ اس سے اتن دیر میں فارغ ہوتے جتن دیر میں مغرب کی اذان دی جائے اوآ پ کے لئے حاجت مندوں کونہ بلایا جاتا۔ پھررات کا کھانا اٹھالیا جاتا، پھرمغرب کی اذان دی جاتی، آپ نگلتے اور مغرب کی نماز پڑھتے، پھراس کے بعد چاررکعتیں پڑھتے اور ہررکعت میں پچاس آیتیں پڑھتے یہ پھی بلند آواز سے پڑھتے اور کبھی آ ہتہ آواز میں۔ پھراپنے گھر چلے جاتے۔ پس کوئی طمع باز اس میں طمع نہ کرتا، یہاں تک کہ عشاء کی اذان دی جاتی۔ پھر آپ باہر آتے اور نماز پڑھتے۔ پھر انتهائی خاص الخواص حضرات، وزراءاور حاشیه شینوں کواجازت دی جاتی یہ پس وہ وزراء آپ سے مشورہ کرتے ان امور میں جس کا اس رات آپ ارا دہ کرتے اور حکم صادر کرنا ہوتا۔اور بی( مجلس )رات کے تہائی حصہ تک جاری رہتی جو عرب کے حالات ووا قعات اور عجم ادر ان کے بادشاہوں اور ان کی لڑائیوں اور فریب کاریوں اور اپنی رعایا کے متعلق سیاست اور سابقہ امتوں کی خبروں کے لئے منعقد ہوتی۔ پھر آپ کے پاس آپ کی ہویوں کی طرف سے عجیب دغریب تحائف آتے جیسے حلوہ اور دوسری کھانے کی عمدہ چیزیں۔ پھرآپ اندرتشریف لے جاتے اور رات کا تہائی حصہ سوتے۔ پھرا ٹھتے اور بیٹھ جاتے، پھر رجسٹر حاضر کئے جاتے جن میں بادشاہوں کی عادات اور ان کے دا قعات اور لڑائیوں اور منصوبوں کا ذکر ہوتا۔ پس وہ آپ کے سامنے آپ کے باسلیقہ خدام

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

پڑھتے،اوروہ (خدام)ان کی حفاظت اوران کے پڑھنے پر مقرر ہیں۔ چنانچہ ہررات واقعات وحالات وآثاراورنوع بہنوع سیاست کے متعلق جملے آپ کے گوش گزار کئے جاتے۔ پھر باہر نگلتے اور ضبح کی نماز پڑھتے۔ پھرلوٹ آتے اور وہی کام کرتے جس کا (پہلے)ہم نے ہرروز کے متعلق بیان کیا ہے۔ (تاریخ المسعودی ج ۳) <u> خلیفہ عبدالملک بن مروان حضرت معاویہ نہ بن سکا</u> آپ کے بعدایک جماعت نے جس میں عبدالملک بن مردان جیسے آدمی بھی

یتھے آپ کے اخلاق کوا پنانے کاارادہ کیا مگروہ آپ کے حکم کونہ پا سکے اور نہ ہی آپ کے تقویے کو پاسکے جوائپ سیاست میں اختیار کرتے بتھے اور نہ ہی وہ امور کو اس طرح سر انجام دے سکے اور نہ ہی لوگوں کے ساتھ ان کی قدر دمنزلت کے مطابق سلوک کر سکے۔ (تاريخ المسعودی)

آپ مالات کے تبرکات سے عقیدت و محبت

علامه ابوالعباس احمد بن جرمكي لكصح انه لها حضرته الوفاة اوصى ان يكفن

في قميص كان رسول الله ﷺ كساة اياة وان يجعل مما يلي جسدة وكانت عندية قلامة اظفار رسول الله ﷺ فاوصى أن تسحق وتجعل في عينيه وفهه. وقال افعلوا ذلك بي وخلوا بيني وبين ارحم الراحمين. ولما نزل به الهوت قال ياليتني كنت رجلامن رضي الله عنهم فهنيئا له أن يسر له مماسة جسه لها مسه جنارسول الله. واختلاط بأطن فمه وعينيه بما (تعبیرالبنان ممم) Click (

n the fink من بدن الذي https://a

110

ترجمہ: جب ان کی وفات کا دفت آیا تو انہوں نے دصیت کی کہ مجھے کفن میں وہ كرته پہنا ياجائے جورسول خدا سلائن آيا تم نے ان كوديا تھا اور بيكرتا سب كپڑوں سے پنچ بدن سے ملاہوار ہے۔اوران کے پاس رسول خداستان ساتی کے ناخنوں کا تراشدتھا۔اس کے متعلق انہوں نے وصیت کی کہ تھس کر میری آنکھوں میں اور منہ میں بھر دیا جائے۔ اور کہا کہ جب بیسب باتیں کر چکوتو مجھ کوارحم الراحمین کے حوالے کر دینا۔ جب ان کی وفات کا وقت آ گیا تو کہنے لگے کاش میں قریش کا ایک ایسا شخص ہوتا کہ ذی طوی میں رہتا اورخلافت میں بالکل دخل نہ دیتا۔ یہی شان کاملین (رضی اللہ عنہم) کی ہے۔ علامه عبدالعزيز پرهاروی لکھتے ہیں کہ حضرت امیر معادیہ (رضی اللَّدعنہ) نے فرمايا: كَفِّنُونِي فِي دِدَائِهِ وَاجعَلُوا شَعرَ لا وَظُفرَ لا فِي مَقلَتِي وَ مَنَاخَرِي وَ فَيْ وَخَلُوا بَينِي وَبَينَ أَرْتَمُ الرَّحِين (نبراس ٢٠٢ معاديه بن ابي سفيان ص ٢٠٣) ترجمہ: مجھے آپ کی چادر میں کفن دینااور آپ کے بالوں اور ناخنوں کو میری آنکھ کی پتلیوں میں اور میرے ناک کے نتھنوں میں اور میرے منہ میں رکھ د واور مجھےا پنے اورسب سے زیادہ رحم فرمانے والے کے درمیان چھوڑ دو۔ عبدالاعلى بن ميمون (رضى الله عنه) اپنے والد ميمون سے روايت كرتے ہيں

اَنَّ مُعَاوِيَةً قَالَ فِي مَرضِهِ الَّذِى مَاتَ فِيهِ إِنَّ رَسُولَ الله ﷺ كَسَانِي قَرِيصاً فَرَفَعَتهُ وَقَلَّمَ اَظفَارَهُ يَوماً فَاَخَذَتُ قلامَتَهُ فَجَعَلَتُهَا فِي قَارُورَة فِإذَا مُتُ فَالبِسُونِي ذَالِكَ القَمِيصَ، وَ قَطِّعُوا تِلكَ القَلامَةَ واسحَقُوها وذُرُّوها في عَينِي وَفى فَيتى فَعَسى الله أن يَحَمنى بِبَركَتِها .

ترجمہ: رسول اللہ نے مجھے قمیص پہنے کو دی تھی، میں نے اسے رکھ چھوڑا۔ اور ایک دن حضرت ملائظاتی از نے ناخن تراث شکے، میں نے کترن اٹھالی اور ایک شیش میں اسے رکھ دیا ہے۔ جب میں مرجاؤں تو وہ قمیص مجھے پہنا دینا اور اس کترن کوریزہ ریزہ کر کے رگڑ رگڑ کر میری آنکھوں میں میرے منہ میں چھڑک دینا۔امید ہے کہان کی بركت مس خدامجم بررحم كر الله (تاريخ طرى جد ص ١٦٤) حضرت شیخ عبدالحق محدث دهلوی (متوفی ۵۲ ۱۰ ۱۰ ۵) لکھتے ہیں اہل سیر کہتے ہیں کہ ان کے پاس رسول اللہ سائن اللہ کی چادر مبارک اور قمیص مبارک اور چند مو یہائے شریف اور ناخن ہائے شریف شے۔انہوں نے وصیت کی کہ مجھے حضور اکرام ملائظ آپہ کی قمیص مبارک پہنا کر چادر شریف میں لپیٹ کر اور آپ سائٹ آیا ہے کی از ارمبارک دے کر کفنانا اور میری ناک، منہ اور مواضع سجود میں مویہائے مبارک اور تر اشہائے ناخن شریف رکھ کرارحم الراحمین کے سپر دکر دینا (مدارج نبوت ج ۲ ص ۲۳۲) معلوم ہوا کے حضرت امیر معاویہ (رضی اللَّدعنہ) کونبی کریم ملَّاللَّہ ہم سے بڑی عقیدت اور محبت تھی کہ آپ نے وصیت کی کہ نبی کریم ملائن ایج کے آثار سے تبرک حاصل کیا جائے کہ اس کی بركت سے اللد مجھ پر رحم فرئے۔

پس مبارک ہو حضرت معاویہ کو کہ ان کے جسم سے وہ چیز مس کر رہی تھی جس نے رسول خدا ملق تلالی کے جسم اقدس کو مس کیا تھا اور منھ اور آنگھوں میں وہ چیز مخلوط ہو گئی تھی جو نہی ملق تلالی کے بدن مبارک سے جدا ہو لکتھی۔ اس لئے کہ وہ متبرک چیزیں ہیں۔ حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) بہت بڑے تھمند، دانا ہتھے۔ آپ (رضی اللہ عنہ) سے

for more books click on the link

ایک سوتر یسٹھ ( ۱۲۳ ) احادیث مروی ہیں ( تاریخ انخلفاء) ۔ اُپ صحابی رسول سلی ٹیلیپتم ، کاتب وحی اور کاتب خطوط بتھے۔ نبی سلیٹیلیپتم کے رشتے دار اور ام المونیین حضرت ام حبیبہ رملہ بنت ابوسفیان بن امیہ کے بھائی بتھے۔ اُپ کے بہت سے فضائل ہیں جن کا تذکرہ آئندہ ہوگا۔

حضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) کا آخری خطبہ

حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) نے آخری خطبہ میں فرمایا: اے لوگو! جس نے کاشت کی ہے اس کی کٹائی کا وقت قریب آگیا ہے اور میں تمہارا والی رہا ہوں اور میرے بعد مجھ سے بہتر ہرگزتمہارا کوئی والی نہ ہوگا بلکہ جوتمہارا والی بنے گا وہ مجھ سے برا ہوگا جیسا کہ مجھ سے پہلےتمہارا والی تھا وہ مجھ سے بہتر تھا اورا بے یزید جب میری موت قریب آ جائے تو میر بے خسل کا کام ایک دانشمند شخص کے سپر دکرنا۔ بلا شبہ دانشمند کا اللّٰد کے ہاں ایک مقام ہوتا ہے۔ پس وہ اچھی طرح عنسل دے اور بلند آواز سے تکبیر کیے۔ پھر خزانہ میں ایک رومال سے اس کا قصد کرنا۔ اس میں رسول اللہ سائنڈالیہ ہم کے کپڑوں میں سے ایک کپڑ ااور آپ کے کٹے ہوئے بال اور ناخن ہیں۔ پس کٹے ہوئے بالوں اور ناخنوں کو میری ناک منہ اور دونوں آنکھوں پر رکھ دینا اور اس کپڑے کو لیپٹنے والے کپڑے کے اندر میری جلد کے ساتھ رکھنا اور اے پزید والدین کے بارے میں اللہ کی وصيت کو يا د کرنا اور جبتم مجھے مير ے کپڑوں ميں لپيٹ دواور مجھے ميری قبر ميں رکھ دوتو معاومیہ (رضی اللہ عنہ) اور ارحم الراحمین کو چھوڑ دو۔ (تاریخ ابن کثیر اردوج ۸ ص ۱۸۵ \_البدایہ دالنھا بیر بی ج۸ص ۱۳۸ )اس سے ثابت ہوا کہ حضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰد

### II۸

عنه) كابيعقيده تقاكه نبى كريم ملاليلية تحتبركات سے مرف والے كوفا كده موتا ہے۔ سورة يوسف ميں ہے كہ حضرت يوسف عليه السلام كی قميص كی بركت سے حضرت يعقوب عليه السلام كى آتكھوں كى بينائى لوٹ آئى تھى۔ اللہ تعالى فرما تا ہے فَلَتَّاً آن جَاَءِ الْبَشِيْرُ ٱلْقَلْهُ عَلَى وَجُهِه فَارْتَدَّ بَصِيْرًا (سوره يوسف ٩٤) پھر جب خوش سنانے دالا آيا اس نے وہ كرتا يعقوب كے منه پر ڈالا اى وقت اسكى آتكھيں پھر آئيں (كنز الايمان) يد حضرت يوسف عليه السلام كام مجز ہتھا۔

امام محمد بن سیرین نے بیان کیا ہے جعل معاویة لما اختصر یضع خدا علی الارض ثم یقلب وجهه ویضع الخد الآخر ویبکی یقول: اللهم انك قلت فی کتابك اللهم فاجعلنی فیمن تشاء ان تغفر له (البدایة والنحایة) -ترجمہ: جب حضرت معاویہ کی وفات کا وقت قریب آیا تو آپ اپنا خرارز مین پرر کھتے ترجمہ: جب حضرت معاویہ کی وفات کا وقت قریب آیا تو آپ اپنا خرارز مین پرر کھتے پھر اپنے چہر ے کو پلٹے اور دوسر ے رخرار کوز مین پرر کھتے اور رو تے اور کہتے اے اللہ تو نے اپنی کتاب میں فرمایا کہ (بلاشہ اللہ اس بات کوئیں بخش کہ اس کا شریک کیا جائے اور اس سے کم تر گنا ہوں کوجس کے لیے چاہتا ہے بخش دیتا ہے) اے اللہ بچھان لوگوں میں شامل کر جنہیں تو بخشا چاہتا ہے۔

شیخ العتبی نے اپنے باپ کے حوالے سے بیان کیا ہے کہ حضرت معاویہ (رض اللہ عنہ) نے اپنی موت کے نز دیک کسی کا پیشعر بطور مثال پڑ حا۔ کھو الہ نوٹ لامُنچی میں الہ نوت والّی کُتحافِدَ ہَعْلَ الہَوْتِ اَدْھَی وَ اَفْطَعُ

119

ترجمہ: بیموت ہے اور اس سے نجات پانے کی کوئی جگہ ہیں اور موت کے بعد جس امر ے ہم ذرقے بیں وہ برافتیج اور سخت ہے۔ پھر فرمایا: اللَّهُ يَد أَقَلِّ العَثَرَةَ، وَاعْفُ عَنِ الزَّلَّةِ، وَتَجَاوَزُ بِحِلْبِكَ عَنْ جَهْلِ مَالَم يُرْجَ غَيرُكَ، فَإِنَّكَ وَاسِعُ المَعْفِرَةِ، لَيسَ لِنِي خِطِيمَةٍ مَهرَبٌ إِلَّا إِلَيكَ (البداية والنهاية ن ٨ ص ١٥٠) - ترجمه: اے اللہ لغزش وگناہ کومعاف کراوراپنے حکم سے اس کے جہل سے درگز رفر ماجو تیرے غیر سے امید نہیں رکھتا۔ بلاشبہ تو وسیع مغفرت والا ہے اور خطا کار کے لیے اپنی خطا سے تیرے پاس بھا گنے کے سوااورکوئی جگہ ہیں۔ آپ کی وفات ۲۰ ہ میں کس تاریخ ہوئی اس میں اختلاف ہے۔ بعض نے کہا ۳ رجب، بعض نے ۱۵رجب اور بعض نے کہا ۲۲رجب ۲۰ هجری جعرات کو دفات ہوئی (البداية والنهاية ج٨) \_ أب (رضى الله عنه) ٢٨ يا ٩٨ سال كى عمر ميس (جعرات کے دن) بائیس رجب ،سنہ ۲۰ هجری کوفوت ہوئے تھے۔ اورضحاک بن قیس بن فہری رضی اللہ عنہ نے آپ کی نماز جنازہ پڑھائی (بیکوفہ کے حاکم تھے)اوران کی وفات کے دقت پزیدان کے پاس موجود نہیں تھا (تاريخ نطبري)

اور آپ کواس کودشق کے اس قبر ستان میں دفن کیا گیاباب الجابیداور باب الصغیر کے درمیان داقع ہے۔ چنانچہ شیخ عبد اللہ ابن بطوطہ لکھتے ہیں کہ شہر دشق کے آتھ دروازے ہیں۔ باب الفرادیس، باب الجابیہ، باب الصغیر۔ ان دونوں درواز وں کے مابین ایک بہت بڑا قبر ستان ہے جس میں بے شار صحابہ اور شہداء رضوان اللہ تعالیٰ علیم



### 11+

اجمعین کے مزارات ہیں۔علاوہ ازیں اوربھی بہت سے مزارات ہیں۔اس میں حضرت ام حبیبہ رضی اللہ عنھا اپ کے بھائی امیر المونین امیر معاویہ حضرت بلال موذن رسول الله مالينوايية اويس القرنى رضى الله عنه كعب الاحبار رضى الله عنه كے مزارات بی (سفرنامه ابن بطوطه) \_ امام ابوالحسین محمد بن احمد بن جبیر الکنانی الاند کمی ۲۱۴ ه که ہیں کہ دمشق کی مغرب جانب ایک صحرابے۔جس کوصحراء قبور شہداء کہتے ہیں اس میں بھی شهداء کی قبری بیں اور لکھا ہے وحال الامیر المؤمنین معاویة بن ابی سفیان رضى الله عنه وقبر لامسند في الموضع المدن كور (رملة ابن جير ٢٥١) ـ كه مامول امیرالمؤمنین معاویہ بن ابوسفیان رضی اللّٰدعنہ ان کی قبراسی مذکور جگہ کہان نما ہے۔ سفرنامہ جہان دیدہ میں ہے کہ اُپ کی قبرایک پرانے مکان کے بڑے کمرے میں ہے جہاں اور بھی چند قبریں ہیں۔ اور وہاں روافض کی دشمنی کی وجہ سے بغیر محکمہ ادقاف کی اجازت کے زیارت نہیں کی جاسکتی۔ <u>حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بیویاں اور اولا د</u> آپ نے متعدد شادیاں کی تقیی ان میں سے جض کے نام سے ہیں: میسون بنت بحدل بن انیف بن ولجة (دلجه) بن قنافة بن عدى بن زهير بن حارثه بن جناب كلبى ب-ان ك پيٺ سے يزير پير ابوا-بیجی منقول ہے کہ ایک لڑ کی بھی اس سے پیدا ہوئی تھی۔امۃ رب المشارق اس کا نام تھا۔ بچپن ہی میں فوت ہوئی تھی۔اس زوجہ مطہرہ کومحلات کی بجائے اپنے گا ؤں سے زیادہ لگاؤتھا۔تو اس لئے ان کوحضرت معادیہ نے طلاق دے دی تھی۔ بیراپنے بیٹے یزید کو

لے کروہاں گاؤں میں قیام پزیرتھی۔ بغدادی رحمہ اللہ نے خزانۃ الادب میں ذکر کیا ہے کہ جب حضرت معاویہ نے اسے طلاق دی کہنے لگے: تو ہمارا ساتھ چھوڑ کر جارہی ہے۔ اس نے جواب دیا: جب ہم ایک ساتھ تھے توخوش نہیں تھے۔ادراب جب ہم جدا ہو ر ب بی تواس جدائی کا کوئی تم مہیں ہے۔ (خزانة الادبج ۳ ص ۵۹۳) (٢) فاخته بنت قرظه بن عبد عمر وبن نوفل بن عبد مناف ہے۔ اس سے عبد اللہ دعبد الرحمٰن دولڑ کے پیدا ہوئے عبداللہ احمق اور کم عقل تھا۔ ابوالخیر اس کی کنیت تھی۔ ایک دفعہ اس کا گزرایک چکی سے ہوا۔ چکی میں خچرکو باندھا تھااور خچر کے گلے میں گھنٹی باندھ دی تھی۔ عبداللہ نے یو چھا گھنٹی اس کے گلے میں تم نے کیوں کر باندھی ہے۔ اس نے کہا اس لیے گھنٹی باند ہدی ہے کہ بیر کھڑا ہوجائے اور چکی رک جائے تو مجھے معلوم ہوجائے ۔عبد اللہ بن معاویہ نے کہا اگر خچر کھڑے کھڑے سر ہلاتا رہے اور چکی نہ چلائے تو پھر تمہیں کیونکرخبر ہوگئی۔ چکی دالے نے کہاخدا اُپ کا بھلا کرے۔میر نے خچر میں اُپ کی سی عقل نہیں ہے۔اور دوسر ےعبدالرحمٰن جو بچپن ہی میں فوت ہو گئے تھے۔ ( m ) نائلہ بنت عمارۃ الکلبیہ سے بھی حضرت معادیہ (رضی اللّٰدعنہ ) نے عقد کیا۔ اور میسوں سے کہا ذراتم بھی جا کراپنی بنت عم کودیکھو۔میسون جا کراسے دیکھآئی۔حضرت معادیہ نے پوچھاعورت کیسی ہے؟ اس نے کہا بہت ہی خوبصورت ہے لیکن میں نے د یکھا کہ اس کی ناف کے پنچ ایک تل ہے۔ اس کے شوہر کا سرضر ور اسکی گود میں رکھا جائے گا۔ بیتن کر حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ )نے اسے طلاق دے دی اور حبیب بن مسلمہ فہری نے اس سے عقد کرلیا۔ حبیب کے بعد پھر نعمان بن بشیر انصاری نے اس

سے عقد کیا۔ اس کے بعد نعمان جب قل کیے گئے توان کا سرنا ئلہ کی گود میں ڈال دیا گہا۔ (۳) کنود بنت قر ظہ(بیہ فاختہ کی بہن تھی)حضرت معاد بیہ نے ان سے نکاح کیا۔ادر پیہ قبروس میں جب حضرت امیر معاویہ نے جہاد کیا توبیز وجہان کے ساتھ تھی۔اور دہاں ہی فوت ہوگی تھی (تاریخ طبری،الکام فی التاریخ) خلاصہ بیہ ہے کہ حضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) نے متعدد شادیاں کیں۔ دو ہویوں سے اولا دیں ہوئیں ،ایک ہوی میسون بنت بحدل کے بطن سے پزیدادرایک بجي تقى اور فاخته بنت قرضه کے بطن سے عبداللہ اور عبدالر تمن ۔عبدالر تمن کا انتقال بچپن ہی میں ہو گیاتھا۔عبداللہ امیر کی وفات کے وقت زندہ تھا۔ (تاریخ اسلام) حضرت امیر معاویہ کے بیٹے اور بیٹریاں: سبیٹے اور ۵ بیٹیوں کے نام ملتے ہیں بیٹوں کے نام سے ہیں: عبداللد ۲) عبدالرحن ۳) يزيد اور بيثيوں كے نام يہ ہے: ا)رملہ اس سے مروبن عثان بن عثان رضی اللہ عنہ نے شادی کی ۲) صنداس سے عبداللہ بن عامر نے شادی کی ٣) عائشه ٢) عاتكه ٥) صفيه (دراسة في تاريخ الخلفاءالامويين ص ١٢٩) اہل ایمان مؤرخین میں سے کسی نے بھی حضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ ) کے از داج میں سے سی کے بارے میں کوئی برعقید گی کی بات نہیں لکھی۔ دشمنان اسلام

ضروراہل اسلام کےخلاف باتنیں لکھتے رہے ہیں۔مسلمانوں کوان کی باتوں کا ہرگز اعتبار

نہیں کرنا چاہیے اور بے سرو پاروایتیں بیان کر کے اہل اسلام میں سلف وصالحین کے بارے میں برگمانی پیدانہیں کرنی چاہیے۔صحابہ کرام کے از واج کا ذکر تعظیم سے کرنا چاہیے۔ باب چہارم: فضائل ومنا قب حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) اس سے قبل بالعموم جمیع صحابہ کرام (رضی اللہ عنہم) کے فضائل ومنا قب کا اور

حقوق کی رعایت کاذ کر کیا گیا ہے اور اب بالخصوص حضرت امیر معاوید (رضی اللہ عنہ) کا تذکرہ کیا جارہا ہے۔ حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے دشمن دمخالف دنیا میں بہت ہی زیادہ ہیں اور ہرزمانے میں ہوئے ہیں۔ ان کی وجہ سے بھولے بھالے سی مسلمان بھی غلطی میں پڑجاتے ہیں اور حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کاذکر کرنا اور سننا پسند نہیں کرتے۔ اس لیے ان سی بھائیوں کی بھلائی اور اصلاح کی خاطر فضائل امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا بیان کرنا ضروری ہوا۔ گویا کہ ریتر مسلمانوں کو بدعقید گی سے بچانے کے لیئے ہے نہ کہ منگرین حضرت معاویہ اور بخض معاویہ رکھنے والوں کو راہ راست پر لانے کیلیے اس لیے کہ دوما ہی برعقید گی اور ہوں درمی سے بھی باز نہیں آئی گی ہے۔

حافظ ابن جركى فرماتي بي فانك لو اقمت عليه الحجج القطعية والادلة

البرهانية والآيات القرآنية لمريصغ اليك واستمر على بهتانه وعنادة لان قلبه اشرب حب الزيغ (تطهير الجنان) -حضرت معاويه (رضى اللدعنه) خاندان قريش سے تھے

حضرت امیر معاویہ رضی اللّٰدعنہ کے بے شارفضائل وادصاف کے مالک تھے،



111

سخاوت کرنے والے، حساب حشر کا خوف رکھنے والے، تواضع کرنے والے، بردبار لوگوں کی باتیں سننے والے ان کی تکلیف دور کرنے والے تھے۔ اور علماء کرام نے حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے بہت سے فضائل بیان کئے ہیں۔ ان میں سے بعض کاذ کر کیا جاتا ہے۔

(۱) حضرت معاوید (منی اللّه عنه) حاندان قریش سے تصاور قریش تمام عرب قبائل کا سردار ہے اور قریش کے فضائل دمنا قب بھی بیان کئے گے ہیں۔ اس اعتبار سے حضرت معاویدای حاندان کے فرد تصح جو نبی کریم ملل اللہ اللہ کا خاندان ہے اور یہ بھی امیر معاویہ (رضی اللّه عنه) کی فضیلت کی دلیل ہے۔ اور جب اعلان نبوت کیا تو بن امیہ (حضرت امیر معاویہ کے خاندان) سے بہت افراد نے اسلام قبول کیا۔ اور حبشہ کی طرف جن صحابہ نے ہجرت کی ان میں زیادہ وہ حضرات سے جو حضرت امیر معاویہ (رضی اللّه عنه) کے خاندان بنی امیہ سے تصف فتح کمہ کے موقع پر جو آپ ملل اللہ کی بہت مخالفت کرتے خطر وہ ایمان لا سے اور ایمان میں انہوں نے پختگی اختیار کی اور اسلام کی سر بلندی سے بھر وہ ایمان لا تے اور ایمان میں انہوں نے پختگی اختیار کی اور اسلام کی سر بلندی

<u>آپ کونٹرف صحابت حاصل ہے جونبوں اوررسولوں کے بعد سب سے اعلیٰ ہے</u> (۲) حضرت سیدنا معاویہ (رضی اللہ عنہ) نبی ملق اللہ ہے جلیل القدر صحابی

ہیں اور صحابی رسول ہونا سب سے بڑی فضیلت ہے۔ اور جو جو فضائل قران اور حدیث میں صحابہ کے بیان ہوئے ہیں آپ بھی ان میں شامل ہیں۔ علامہ عبد العزیز پر ہاروی مرحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں قد صرح علماء الحدیث بان معاویة (رضی الله

#### 110

عنه) من كبار الصحابة ونجباعهم ومجتحه ديهم ولو سلم انه من صغارهم ذلك مثل فى انه دخل فى عموم الاحاديث الصحيحة الواردة فى تشريف الصحابة (رضى الله عنه) (نبراس ٢٥٥) فنتح ممك بعد ٨ ه من نبى كريم من تنتي الصحابة (رضى الله عنه) (نبراس ٢٥٥) وفنتح ممك بعد ٨ ه من نبى كريم من تنتي الصحابة (رضى الله عنه) (نبراس ٢٥٥) وفنتح ممك بعد ٨ ه من نبى كريم من تنتي الصحابة (رضى الله عنه) (نبراس ٢٥٥) وفنتح ممك بعد ٨ ه من نبى عنه ) في مروه كي باس آب من تنتي المرابي الكاف (البدايد والنهايه) - يد شرف نبحى حضرت معاويد لوحاصل ب-

ابوالعباس احمد ابن تجرعی (متوفی ۲۵۹۵ ) لکھتے ہیں منجملہ ان اوصاف کے شرف اسلام اور شرف صحابیت اور شرف نسب اور شرف مصاہرت رسول خدا سلی طلی ہوا ر شرف مصاہرت آنحضرت ملی طلی ہے کہ رفاقت جنت کو متلزم ہے۔۔۔اور شرف علم اور شرف خلافت ہے۔ان اوصاف میں سے اگر ایک وصف کسی میں پایا جائے تو اس کے محبوب ہونے کے لیے کافی ہے چہ جائیکہ میہ تمام اوصاف کسی شخص میں جمع ہوں جس کے دل میں پچھ بھی قبول جن کا مادہ ہے۔اس کے لئے اسی قدر بیان ہمارا کافی ہے۔اس کے بعد اس کوزیادہ دلیل کی ضرورت نہیں (تطہیر البتان)

یافظ ابن کثیر لکھتے ہیں کان حلیما، وقورا، رئیسا، سیدا فی الناس، کریما، عادلا، شھما (البدایة والنھایة ج ۸ ص ۱۱۸) ۔ آپ لوگوں میں حلیم، باوقار، رئیس، سردار، کریم، عادل، اور تیز فہم تھے۔ معافی بن عمران ابوالاز دی (متوفی ۱۸۵ھ) نے کہا کہ جناب عمر بن عبد العزیز اورامیر معاویہ کا کیا موازنہ (جناب عمر بن عبد العزیز کوان کے عدل وانصاف کی وجہ سے

124

فضیلت حاصل ہے)۔ بیہن کر جناب معانی کو غصہ آگیا اور آپ نے فرمایا کا یُقَائُر بِأَصْحَابِ النَّبِي ﷺ مَعَاوِيَةُ صَاحِبُهُ وَصِهْرُهُ وَكَاتِبُهُ وَآمِيْنُهُ عَلَى وَحَي اللَّ عَذَّوَجَلَ (الشفاءمع شرح ملاعلی قارمی ج۲ص۹۶، شیم الریاض ج۴ص۵۲۵)۔ صحابہ کرام کامواز نہ بعد میں آنے دالوں سے نہ کرو۔امیر معاویہ کوجوخصوصیت حاصل ہے د دوسروں کونہیں ہے۔ جناب امیر حضور علیہ السلام کے صحابی، امیر المؤمنین کے بھائی، حضور عليه السلام کے کاتب وحی اور وحی الہیہ کے امین تھے۔ یعنی صحابه كوددس بوگوں پر قیاس ہیں کیا جاتا کیونکہ بیشرف صحابیت سے مشرف ہوئے ہیں اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ عمر بن عبد العزیز کے برابر نہیں ہو سکتے لہذاان سے موازنہ ہیں کرنا چاہیے۔علامہ ابوالحسنات محمد عبد الحی لکھنوی رحمہ اللہ لکھتے بي: وكان صحابيا جليلا شجاعا شهر ابن عباس بانه فقيه كما في صحيح البخاري جرت بينه وبين على (رضي الله عنه) في ايام خلافته محاربات والحق كأن بيد على (رضى الله عنه) ومخالفته له يرجى عفوها (مقدمه مدة الرعايه في شرح الوقابيص ٣٦) - ترجمه: حضرت امير معاوية بيل القدر صحابي بهادر يتصابن عباس (رضي اللَّدعنه) نے گواہی دی کہ بے شک وہ بہت بڑے فقیہ ہیں جیسا کہتے البخاری میں آیا ہے۔ حضرت معاویہ اور حضرت علی (رضی اللَّدعنہ) کے درمیان حضرت علی کی خلافت میں جنگ اورلڑا ئیاں ہوئیں۔ اورحق حضرت علی کے ہاتھ میں تھا۔ اور جوان کا مخالف اس کے لئے معافی کی امید کی جاتی ہے۔

for more books click on the link

172

<u>حضرت معاويہ (رضى اللَّّدعنہ) سے جنت كاوعدہ كيا گيا ہے</u> (٣) اى طرح آپ ان ميں سے بي جن سے اللّٰہ نے حسنى كا دعدہ كيا۔ اللّٰه تعالى فرما تا ہے لايستوى مِنْكُمُ مَّنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقْتَلَ۔ أُوْلَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِيْنَ أَنْفَقُوْا مِنْ بَعُلُوَقْتَلُوْا وَكُلًّا وَعَدَاللّٰهُ الْحُسْنى (سورة الحديد ١)

الله تعالى فرماتا ب لا يستوى الْقَاعِلُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ غَيْرُ أُوْلِى الضَّرَدِ وَالْمُجَاهِلُوْنَ فِى سَبِيْلِ الله بِأَمُوَالِهِمْ وَاَنفُسِهِمْ فَضَّلَ اللهُ الْمُجَاهِدِيْنَ بِآَمُوَالِهِمْ وَاَنْفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِيْنَ دَرَجَةً وَّكُلًا وَعَدَ اللهُ الْحُسْلِى وَفَضَّلَ اللهُ الْمُجَاهِدِيْنَ عَلَى الْقَاعِدِيْنَ اَجْرًا عَظِيَّهَا (النساء ٩٥) ترجمه: بهي برابر موسكة (تحرول مي) بين والے مسلمان سوائے معذوروں كاور

### 124

جہاد کرنے والے اللہ کی راہ میں اپنے مالوں اور اپنی جانوں سے۔ بزرگی دی ہے اللہ تعالیٰ نے جہاد کرنے والوں کو اپنے مالوں اور اپنی جانوں سے (گھروں میں ) بیڑے رہے والوں پر درجہ میں ۔ اور سب سے وعدہ فر ما یا ہے اللہ نے بھلائی کالیکن فضیلت دی ہے والوں پر درجہ میں ۔ اور سب سے وعدہ فر ما یا ہے اللہ نے بھلائی کالیکن فضیلت دی ہے والوں پر درجہ میں ۔ اور سب سے وعدہ فر ما یا ہے اللہ نے بھلائی کالیکن فضیلت دی ہے والوں پر درجہ میں ۔ اور سب سے وعدہ فر ما یا ہے اللہ نے بھلائی کالیکن فضیلت دی ہے والوں پر درجہ میں ۔ اور سب سے وعدہ فر ما یا ہے اللہ نے بھلائی کالیکن فضیلت دی ہے والوں پر درجہ میں ۔ اور سب سے وعدہ فر ما یا ہے اللہ نے بھلائی کالیکن فضیلت دی ہے والوں پر درجہ میں ۔ اور سب سے وعدہ فر ما یا ہے اللہ نے بھلائی کالیکن فضیلت دی ہے اللہ نے جہاد کر نے والوں کو بیٹھنے والوں پر اجتمام سے ۔ حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) سے بھی راہ خدا میں جعاد کر نے والوں میں سے تھے۔ آپ اور آپ کے والد حضرت ابو سفیان نز وہ خین میں شریک تھے۔ سفیان نز وہ خین میں شریک تھے۔ حضرت معاویہ پر سکین کا زول

اللہ تعالی فرماتا ہے ثُمَّر آنَوَلَ اللهُ سَكِيْنَتَه على رَسُولِهٖ وَعَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَآنَوْلَ جُنُوُدًا لَمَ تَرَوْهَا وَعَنَّبَ الَّذِينَ كَفَرُوْا وَذَلِكَ جَزَآءُ الْكَفِرِيْنَ (توبر ٢١) ترجمہ: پھرنازل فرمائى اللہ نے اپنى خاص سكين اپن رسول پر اور اہل ايمان پر اور اتارے وہ شكر جنہيں تم نہ ديکھ سے اور عذاب ديا كافروں كواور يہى سز ا ہے كافروں كى \_ اور حضرت معاوير (رضى اللہ عنه ) ان لوگوں ميں سے ہيں جوغز وہ حنين ميں حاضر ہوئے شے اور ان ايما نداروں ميں سے ہيں جن پر نبى مان تا پر ان ازل ہوئى \_

<u>حضرت معاویہ کے لئے دعائمیں</u>

(٣) حضرت عبدالرحمن بن ابي عميره (رض اللدعنه) سے روايت ہے كه رسول اللہ ملی طلب فرما یا اللہ تقریق تقلب الم کیتاب والج ساب وقیلہ الْعَذَاب. ترجمہ: اے اللہ معاویہ (رضی اللہ عنه) کو کتاب وحساب کاعلم عطاء فرما اور اسے

for more books click on the link

عذاب سے محفوظ فرما۔ اس میں تنین دعائمیں کی گی ہیں۔ عرباض بن سار بیہ (رضی اللہ عنه) سروايت ٢ اللهُمَّ عَلِّم مُعَاوِيَة الْكِتَابَ وَالْحِسَابَ وَقِهِ الْعَنَابَ. ترجمه: اے اللہ معاور یکو کتاب وحساب کاعلم دے اور عذاب سے محفوظ رکھ (البداية والنهاية ج^ص ١٣٩) حضرت عبدالرحمن بن ابي عميره (رضى الله عنه) سے مروى ہے كہ نبى سائل اللہ اللہ ب دعافرمائى ٱللَّهُجَّد اجْعَلْهُ هَادِيًا مَّهْدِيًا وَاهْدِيتِه (سَنْ رَمْن مَد ٣٨٣) ترجمه: ال الله معاور یکولوگوں کے لئے ہادی بنا، ہدایت یا فتہ فر مااوران کے ذریعہ دوسروں کو ہدایت فر ما ،لوگوں کے لئے ہادی یا بھلائی کی رہنمائی کر نیوالا ہو۔ان احادیث میں چند دعائیں کی تر من بیں: (۱) کتاب وحساب سکھا (۲) عذاب سے بچا (۳) ہدایت دینے والا بنا (<sup>۳</sup>) ہدایت یافتہ بنا(۵)اوران کے ذریعہ سے ہدایت عطافر ما۔ حضرت معاویه (رضی اللَّدعنه) هادی دمهدی بی

نبی کریم مل الم البر الجنان ) اے اللہ ہدایت کرنے والا اور ہدایت یافتہ بنادے۔ ابوالعباس احمد بن جمر کمی لکھتے ہیں پس صادق ومصد وق کی اس دعا پر غور کرو، اور اس بات کو بھی مجھو کہ آخصرت مل المیت ہیں وہ دعا نمیں جو آپ مل الم البر نے اپنی امت خصوصاً اپنے صحابہ کے لئے مانگی ہیں، مقبول ہیں، تو تہ ہیں یقین ہوجائے گا کہ بید دعا جو آپ مل اللہ اور ہدایت یافتہ بنا دیا ۔ اور جو محضر اللہ مانگی ہیں، مقبول مقبول ہوئی اور اللہ نے ان کو ہدایت کرنے والا اور ہدایت یا فتہ بن حضرت مان کو کھی محضر اللہ مانگی ہیں، مقبول دونوں صفتوں کا جامع ہوات کی نسبت کیوں کر وہ اور ایس خانہ ہی خصرت مان کی محضر اللہ مانگی ہیں، مقبول میں دونوں صفتوں کا جامع ہوات کی سر میں میں خوال ہوئی اور اللہ میں محضور کی مانگی ہوں اللہ میں مقبول ہوئی اور اللہ نے ان کو ہدایت کرنے والا اور ہدایت یا فتہ بنا دیا، اور جو محضر ال



114

معاند بکتے ہیں (معاذ اللہ)۔رسول خدا سان ٹنائی تم کی ایسی جامع دعا جوتمام مراتب دنیا وآخرت کوشامل ہو، اور تمام نقائص سے پاک کرنے والی ہوا یہے ہی شخص کے لیے کریں ۔ گےجس کواکپ مان ٹی آیہ ہم نے سمجھ لیا ہوگا کہ وہ اس کا اہل ہے اور سنجق ہے۔اگرتم کہو کہ پیر دونوں الفاظ لیعنی ہدایت کرنے والا اور ہدایت یافتہ مترادف یا متلازم ہیں پس نبی مان المانية في مان الفاظ كيو الفاظ كيو المان دونو الفظول مي نہ ترادف ہے نہ تلازم کیونکہ انسان کبھی خود ہدایت یافتہ ہوتا ہے مگر دوسروں کو اس سے ہدایت نہیں ملتی۔ بیرحال ان عارفین کا ہے جنہوں نے سیاحت یا گوشہ شینی اختیار کر لی ہے اور کبھی ایسا ہوتا ہے کہ دوسر تو اس سے ہدایت پاتے ہیں مگرخود ہدایت یا فتہ نہیں ہوتے۔ بیرحال اکثر واعظین کا ہے کہ جنہوں نے بندوں کے معاملات کو درست رکھا ہے اور خدا کے معاملات کو درست نہیں کیا۔ میں نے بہت سے واعظ ایسے دیکھے ہیں۔ خدا کو کچھ پر دانہیں بیلوگ چاہےجس جنگل میں ہلاک ہوجا تیں۔ آنحضرت ملائن تالیہ ہم نے فرما یا بھی ہے کہ اللہ بھی اس دین کی مدد بدکار آ دمی سے بھی کرادیتا ہے۔ اس لیے رسول خدا مالی الی نے حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے لئے ان دونوں عظیم الثان مرتبوں کے حصول کی دعا مانگی تا کہ وہ خود بھی ہدایت یافتہ ہوجا نمیں اور دوسروں کو بھی ہدایت کریں (تطہیر البعان)۔

رسول التدمين فالية كاحضرت معاويد كوسحرى ككهاف يربلانا

سید ناعر باض بن سار بیہ (رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملی طلب کے سیر ناعر باض بن سار بیہ ( نے ہمیں رمضان میں سحری کھانے کے لیے بلایا اور فرمایا آؤ برکت والی صبح کا کھانا



کھاؤ۔ پھر میں نے سنا کہ آپ ملاظ لیہ ہم فرمار ہے تصاللاً کھ تقدیقہ متعاوِیۃ ال کِتَاب والحِسَاب وقیلہ الْعَذَاب (فضائل صحابہ امام احمد بن صنبل) ۔ ترجمہ: اے اللہ معاد بیکو کتاب اور حساب کاعلم سکھا اور عذاب سے بچالے (شخفیق اسنادہ حسن لغیر ہ تخرین جسنن ابی ذاؤد)۔

<u>حضرت معاویہ (رضی اللّدعنہ) کے لئے مختاری ( سلطنت ) کی دعا</u> حضرت عمر بن العاص کہتے ہیں میں نے نبی کریم ملّا ﷺ کوفر ماتے ہوئے سنا اللَّهُمَّد عَلِّمَهُ الْكَتَابَ وَمَكَنَّ لَهُ فِی الْبِلَادِ وَقِبِهِ العَنَّابَ ( فَضَائَلُ صحابہ لامام احمد بن حنبل، البدایة والنصایة ن۲ م ۲۸ انظہر الجنان ) ۔ اے اللّہ معاویہ کوحسّاب و کتاب سکھا اور اُسے شہروں میں مختار بنا اور اسے عذاب سے بچا۔

شیخ عبدالحق محدث دهلوی ۵۲ • ۱ ه لکھتے ہیں آورد ہ کہ چون عمر بن الخطاب عمیر بن سعدرااز تمص عزل کر دومعاویہ را بجای دی نصب فرمو د مردم تعجب کروند دگفتند یا عجباعمیر را عزل کنند ومعاویہ رانصب نمایند پس عمیر ابن سعد گفت کہ معاویہ راہدنگو ئید زیرا کہ من شیند

ام از حضرت رسول الله تأثير الم ميفر مود آلله لله قرار الله الم الم الم مرمد الله تقريب الم الم ترمذى في ابنى سند كساته بيان كيا كه جب حضرت عمر بن خطاب (رضى الله عنه) في حضرت عمر بن خطاب (رضى الله عنه) في معزول كر كے حضرت معرد) في حضرت عمر الله عنه) كو شام سے معزول كر كے حضرت معرد الله عنه) معاويد (رضى الله عنه) كو شام سے معزول كر كے حضرت معرد الله عنه) في معاويد (رضى الله عنه) كو شام معزول كر كے حضرت معرد الله عنه) كو شام مع معزول كر كے حضرت معرد الله عنه) في معزول كر كے حضرت معرد الله عنه) في معاويد (رضى الله عنه) كو شام مع معزول كر كے حضرت معد (رضى الله عنه) كو شام معاويد (رضى الله عنه) معاويد (رضى الله عنه) كو شام معاويد (رضى الله عنه) معاويد (رضى الله عنه) كو شام معاويد (رضى الله عنه) كو امير شام مقرر كيا تولوگول في كما كه حضرت مر (رضى الله عنه) معاويد (رضى الله عنه) كو امير شام مقرر كيا تولوگول في كما كه حضرت مر (رضى الله عنه) كو امير شام مقرر كيا تولوگول في كما كه حضرت مر (رضى الله عنه) معاويد (رضى الله عنه) كو امير شام مقرر كيا تولوگول في كما كه حضرت مر (رضى الله عنه) كو امير شام مقرر كيا تولوگول في كما كه حضرت مر (رضى الله عنه) معاويد (رضى الله عنه) كو امير شام مقرر كيا تولوگول في كما كه امير معاويد كر ار من الله عنه) كو الله اله مين كما كه امير معاويد كر الله اله اله مين كه كما كه مين كما كه امير معاويد كو برا مت كه الله كه كمين في رسول ملل الله اليه اليه اير منا ہم كه اله مال اله اله اله اله اله اله اله مين كه مين كه مين كه مين كه مين كما كه مين كه مين كما كه مين ك

#### 177

سے ہدایت عطاءفر ما۔ <u>حضرت معاویہ (رضی اللّدعنہ )عمر بن عبد العزیز سے افضل ہیں</u> حضرت مجد دالف ثاني شيخ احمد فاروقي سر مندى متوفى ١٠٣٠ ه فرمات بي کہ حضرت عبداللہ بن مبارک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے پوچھا کہ حضرت معاد بیافضل ہیں یا · حضرت عمر بن عبد العزيز (بن مروان بن علم بن ابي العاص اموى)؟ تو آب في جواب دیا وہ غبار جو حضور علیہ الصلوۃ والسلام کے ساتھ (سفر جہاد دغیرہ میں) حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے گھوڑ ہے کی تاک میں داخل ہوا وہ کئی در جے عمر بن عبد العزیز متو فی ا ا ا صرحمه الله تعالى سے افضل ہے۔توسو چنا چاہيے کہ جس گروہ کی ابتداءٍ میں دوسروں کی نہایت درج ہےان کی نہایت کیسی ہوگی اور دوسروں کے علم میں ان کی نہایت کیسے ٱسكى بوماً يَعْلَمُ جُنُوْدَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ (سوره المدرُّ ٣١) - الله كِشكروں كوالله تعالی کے سواکوئی نہیں جانتا۔

قاصرے گر کندایں طائفہ راطعن قصور حاش للہ کہ ہو آرم ہزباں ایں گلہ را همه شیر ان جہاں بسته ایں سلسله اند روبه از حلیه چسابگ سلد ایں سلسله را اگر کوئی کوتاہ نظر اس گروہ کو قصور وار گھم اے ، تو تحاش یل اللہ (اللہ کی پناہ) کہ میں زبان پر اس گلہ کو لاؤں ۔ جہان کے سارے شیر اس سلسلہ سے منسلک ہیں ۔ لوم کی حیلے بہانے سے اس سلسلے کو کس طرح تو ژسکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ جمیں اور تمہیں اس نا در الوجود گروہ کی محبت نصیب فرمائے (کمتو فی ۹ ساتا ہے لکھتے ہیں حضرت عبد اللہ ہین مبارک

177

سے سی نے عرض کیا کہ حضرت معاد بیافضل ہیں یا حضرت عمر بن عبدالعزیز توانہوں نے فرمایا کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے گھورے کا غبار جب انہوں نے نبی سلانٹالیہ ہم کے ساتھ جہاد کیا عمر بن عبد العزیز سے افضل ہے۔ (البر اس ۵۵۱) اس عبارت میں گھوڑ ہے کی ناک کا ذکرنہیں گرمخت تطہیر الجنان واللسان میں اس طرح بوالله ان الغبار الذى دخل فى انف فرس معاوية مع رسول الله عَظِيرُ المصل من عمر بألف مرة الخ. (مخفر تطهير الجنان ص ٣٨) كه حضرت عبد الله بن مبارک (متوفی ۱۸۱ ھ) نے کہا خدا کی قشم وہ غبار جوحضرت معادیہ کے گھوڑے کی تاک میں جورسول من المنظلية کے ساتھ جاتا تھا،عمر بن عبد العزيز سے ہزار درجہ افضل ہے۔ایک روایت میں حضرت امیر معاویہ کے ناک کے غبار کا ذکر ہے تو بیکوئی اختلاف نہیں ہے۔روایت کرنے والے جو سنتے ہیں وہ روایت کردیتے ہیں مگرمفہوم تو ایک ہی ہے کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ عمر بن عبد العزیز سے افضل ہے۔ داللہ اعلم۔ <u>حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) فقیہ دمجتہ دصحابی تھے</u>

حضرت عبداللدا بن مليكه رضى اللد فرمات بي كه حضرت معاويد (رضى الله عنه) ن نماز عشاء كے بعد وتركى ايك ركعت پڑھى - ان كے پاس حضرت عباس (رضى الله عنه) كا آزاد كردہ غلام كريب بھى تھا - أس في واپس آكر حضرت ابن عباس كو (رضى الله عنه) بتايا تو أپ في فرمايا تحفظ قوادته حصب دَسُولَ الله تظليم، (صحيح البخارى، باب مناقب، حديث ٢٩ ٢ ٢٠، باب ذكر معاويه) كه اس بات كو چھوڑ دے كه بيتك انہوں فرا اللہ مال طليم اللہ وہ بھى رسول الله

#### 177

ملائن البرام كى صحبت سے مشرف ہوتے رہے ہیں۔ شيخ نورالحق دحلوى (متوفى ٢٧-١٠ ه ) لکھتے ہیں گفت ابن عباس مولارا بگذار اور اواعتراض مکن بروی پس تحقیق او محبت داشة است پیغمبر خدارا یعنی از آنحضرت در یافته باشدکه یک رکعت د روتر جائزست یا آنکهاعتراض مکن برکسی که محبت داشته با پیغمبر خدارا ازیں جامعلوم فی شود که متعارف در صحابہ وتر سہ رکعت بود ہ است چنا نکہ مذھب حنفیہ است (تیسیر القاری ج ۳ ص ۲۹ ۳) \_ حضرت عبد الله ابن ملیکه کابیان ہے کہ حضرت ابن عباس سے پوچھا گیا قِیْلَ لِإِبْنِ عَبَّاسٍ هَلْ لَكَ فِي آمِيْرِ الْمُؤْمِنِيْنَ مَعَاوِيَةَ فَإِنَّهُ مَا آوُتَرَ إِلَّا بِوَاحِدَةٍ قَالَ آصَابَ إِنَّهُ فَقِيْهُ (صحح البخارى ن ا کتاب المناقب)۔ترجمہ: کہا گیا ابن عباس کے لئے کہ امیر المؤمنین معادیہ (رضی اللہ عنہ) کے بارے میں کیارائے ہے جبکہ وہ وترکی ایک رکعت پڑھتے ہیں۔حضرت ابن عباس نے فرمایا انہوں نے درست کیا ہے۔ بیٹک وہ فقیہ ہیں (حضرت معاویہ (رضی اللَّدعنہ) کا فقیہ ہونا بھی فضیلت کی دلیل ہے )۔ شیخ نورالحق دہلوی سرحیہ لللہ تعالیٰ اس کا ترجمه يول كرت بي گفت ابن عباس صواب كرد التحقيق وى مجتهد است ازي حدیث نیز معلوم میثو دکه یک رکعت گذاردن او باجتها دمعاویه بود ه است وظاہر آنست که فقیہ معنی عالم احکام نماز باشد (تیسیر القاری ج ۳ ص ۲۹ ۳)۔ اس میں اس بات کی دلیل ہے کہ صحابی رسول ہوتا ، صحبت یا فتہ مصطفیٰ ملاظنات ہم ونا بڑی فضیلت ہے فصحبته لِلنَّبِي يَنْكَرُ متفق عليها (حاشيه نبراس • ۵۵) \_توحفزت معاويه کی صحبت نبی مانتشاپیم ۔ سے اتفاق ہے کہ وہ صحابی رسول ملی طلاکی ہیں۔ اور اُپ کا فقیہ ہونا بھی فضیلت کی دلیل

#### 120

بل - ولفظ الفقيه فى عوف السلف كأن لايطلق الاعلى المجتهد (مكانة الامام ابى حنيفة فى الحديث ص ١٢١) - اورلفظ فقيه سلف كى بول چال مي مجتهد بى پر بولاجا تا ہے -

عدم فضيلت كاشبهاوراس كاازالير

بعض لوگ کہتے ہیں کہ امام محمد بن اساعیل بخاری مرحمہ اللہ تعالیٰ حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے فضائل میں کوئی حدیث نہیں لائے۔مناقب کی بجائے ذکر معاویہ بن ابی سفیان کا باب باندھا ہے۔اس لیئے حضرت معاویہ کے فضائل ثابت نہیں ہیں۔

حافظ ابن جرعسقلانی ( متوفی ۵۸۲ه ) لکھتے ہیں عَبَّرَ الْبُحَارِی فِیْ هَدِید التَّرْبَحَتَةِ بِقَوْلِهٖ ذِکْرُ مَحَاوِیَةَ وَ لَمْ یَقُلُ فَضِیْلَةً مَنْقَبِةً لِکَوْنِ الفَضِیْلَةِ لَا تُوْحَنُ مِنْ حَدِیْفِ البَّابِ لِآنَ ظَاهِرَ شَهَادَةُ بَنِ عَبَّاسٍ لَهُ بِالْفِقْهِوَ الصَّحْبَةِ دَالَةً عَلَى الْفَضْلِ الْکَثِیْرِ ( نُتَّالِرینَ ٥ سَاسَ مَدَعَنْ مَر ٢ مَدَعَ بِالْفِقْهُوَ الصَّحْبَةِ دَالَةً عَلَى الْفَضْلِ الْکَثِیْرِ ( نُتَّالِرینَ ٥ سَاسَ دَمَدَ بَوْحَدْ اللَّ عَبْرِكُولُ الْعَضْلِ الْكَثِیْرِ ( نُتَوَلَ مَن اللَّ مَدِينَ عَبَّاسٍ لَهُ بِالْفِقْهُو الصَّحْبَةِ وَدَالَةً عَلَى الْفَضْلِ الْکَثِیْرِ ( نُتَوَلَ مَن اللَّ مَدِينَ عَبَّاسِ لَهُ مَتْ عَدَي مَن اللَّ مَعْدَلُ مِنْ اللَّ عَدْ اللَّ الْعَامِ الْعَمْ الْعُولُ اللَّ عَنْ اللَّ مَعْذَلُ اللَّ مَتْ عَدَي مَن اللَّ عَدْ مَنْ اللَّ مَعْدَلُ الْعَالَ الْعَنْ الْعَالَ الْعَدْ الْعَالَ الْعَدِينَ الْمَالَ الْ مَتْ عَدَي مَن اللَّ عَدْ مَنْ الْعَامِ الْعَالَ الْمَالَ الْعَامَ الْمَالِ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَامَ اللَّالَةِ الْعَامِ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَةُ مَنْ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَامِ اللَّالَ الْعَالَ الْعَالَ الْحَدَى الْعَامَ الْعَامِ الْعَامَ الْ الْمَعْتَلِ الْعَامِ اللَّالَةُ الْمَا الْمَا الْعَالَ الْحَدِي الْمَالَ الْعَالَ الْعَامَ الْعَالَ الْعَامِ الْعَالَ الْعَامِ اللَّهُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَامِ الْعَالَ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ اللَّالَ الْعَامِ اللَّالَ الْعَامِ الْحَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْحَامِ الْحَامِ الْحَدْ مَالَةُ الْحَامَ مُ عَلَى الْعَامِ الْحَامِ الْعَامِ الْحَامَ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْحَامِ الْحَامَ الْحَامِ الْحَالَ الْحَامِ الْحَامُ الْحَامِ الْحَامِ الْحَامِ الْحَامِ مَنْ الْحَامِ مَالَالْحَامِ الْحَامَ الْحَالَا الْحَامَ الْحَامِ الْحَامِ الْح

for more books click on the link

شرف صحبت که نز دموان در ممه الله تعالی بیشو ت پیوسته کرامتی است شکر ف و منقبتی است عالی در کتب صححه دیگر از فضائل دیگر بهم ایرا دیافته اگر چه ان احادیث بشرط مؤلف نبا شدگفته اند که ایس کتاب منصر دراحادیث صححه است امااحادیث صححه منصر در یس کتاب نیست (تیسیر القاری جلد ۳ ص ۲۸ ۲۸) \_ مخفی نه در به که مؤلفه صحح بخاری کے نز دیک حضرت معاویه (رضی الله عنه) کو شرف صحبت ثابت به که مید عمده بزرگ اور بلند مرتبه منقبت به حدیث کی دوسری صحح کتابوں میں دوسرے فضائل پائے جاتے ہیں اگر چہ وہ حدیثیں مؤلف (بخاری کی شرط پر نه ہوں) بیان کیا گیا ہے کہ یہ احادیث صححه میں مخصر به لیکن احادیث صححه بی ای کتاب (بخاری) میں ہی مخصر نہیں ہیں بلکہ دیگر کتابوں میں جلی احدیث محصر بین دیئر احادیث صححه بی دیگر کتب احادیث صححه بیں ای کتاب (بخاری) میں ہی مخصر نہیں ہیں بلکہ دیگر کتابوں میں جلی احدیث محد بیں دیش احد دیث صححه کا صرف بخاری میں ہوتا ہی منحصر نہیں دیگر

ذاكم عبد الكبير لكصة بين اسكا مطلب بينيس كه ده صاحب منقبت وفضيلت نبين، آل جناب مل التلييم كى زبان مبارك سي صحابي كى بات وتعريفي كلمات بهت بردى فضيلت ہم مكر ديكھنے كى بات ہے كہ بھى صحابيہ كے بارہ ميں تو أپ مل اللہ اللہ خ نبوت سے كلمات ادائميں فرمائے - صحابي ہونا ہى ايك بہت بردى بلكه سب سے بردى فضيلت دمنقبت ہے - شائدامام بخارى بھى ابن عباس كا قول فائد قد صحب دسول الله الله اللہ ذكر كركے يہى كہنا چاہ رہے سے رہايت كم قبل ان عباس كا قول فائد قد معب دسول كى منقبت ميں بحد مردى نبيس ميں بو تجمتا ہوں، سعد بن عبارہ قبل اس بن معد، ايو طلحه، عر من عاص، حذيفہ د فيرهم ب شار صحاب كى فضيلت كى بارہ ميں تو ان معرب ايو لي مرده بين بن معد، ايو طلحه، عر بن عاص، حذيفہ د فيرهم ب شار صحاب كى فضيلت كى بارہ ميں آن جناب سے بردى

ہے؟ تو آیا اس کا مطلب سے ہے کہ وہ سب منقبت وفضیلت والے نہیں ہیں؟ صحابی ہونے سے بڑھ کر کیا فضیلت ہو سکتی ہے (توفیق الباری ج۵ ص۳۹۳) امام بخاری نے باب ذکر مصعب بن عمیر اور باب ذکرابن عباس (رضی اللّٰدعنه) باندھا ہے گریہاں بھی ان کے فضائل اور مناقب ذکر نہیں گئے ہیں (تیسیر القاری ج ص ۲۲ ساور ص ۲۲ س) \_ اس کا بی مطلب نہیں کہ ان کے فضائل اور منا قب نہیں ہیں ۔ اسی طرح باب ذکر معاویہ بیان کرنے سے فضائل حضرت امیر معاویۃ کا انکارنہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ آپ کے بہت ہی فضائل ومناقب ہیں۔ چنانچہ صاحب نبراس لکھتے میں قال القسطلانی معاویہ بن ابی سفیان ولد حرب کاتب الوحی رسول الله ﷺ والمناقب الجمة المتوفى في رجب سنة ستين انتهى (نبراس ص ۲۹ ۳) ترجمہ: امام قسطلانی نے فرمایا کہ معاومہ بن ابی سفیان ولد حرب رسول اللہ مان المناب کے لئے کا تب وحی اور بہت ہی مناقب والے ہیں (۲۲) رجب سن ساتھ ہجری میں فوت ہوئے۔ مختفر تطهير الجنان واللسان عن الخوض والتفو ه بثلب معاوية بن ابي سفيان (رضى التدنهم) كمحقق لكصح بي فقد زعمه البعض انه لمه يصح في فضائل معاوية حديث قط واعتهدوا على مقولة لاسحاق بن راهويه قال فيها: لا يصح عن النبي ﷺ في فضل معاوية بن ابي سفيان شيء. وكذا بقول الحافظ ابن حجر في الفتح وقد ورد في فضائل معاوية احاديث كثيرة لكن ليس فيها ما

يصح من طريق الاسناد. وكذا احتجوا بصنيع البخاري رحمه الله في

صحيحه حيث قال (باب ذكر معاوية) ولم يقل: (فضائل او مناقب معاوية) . وقد طار اهل البدع بهذا فرحاً لانه يعينهم في طمس فضائل هذا الصحابي الجليل. والجواب ان مقولة اسحاق بن راهويه. ان صحت عنه وكذا الحافظ اجتهاد منهما برحمهما الله والإفانه قداصح في فضائل معاوية (رضى الله عنه) عدة احاديث (مخفر ظهير الجنان ١٨) اورامام بخاری کا قول باب ذکر معاویہ اس کا جواب علامہ پر ھاروی نے یوں دیا ہے بخاری کا اس فعل کا جواب ہے کہ ان کا بیفنن کلام ہے۔ اسی طرح بخاری نے اسامہ بن زید، عبداللدین سلام، جبیرین مطعم بن عبداللد کے بارے میں کہا ہے کہ ان کے فضائل جلیلہ کوذ کرمعنون سے ہی ذکر کیاہے (الناھیۃ )۔ یا کہا جاتا ہے کہ امام بخاری کی شرط پر کوئی حدیث فضائل حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) میں سیح نہیں ہے۔ اس سے صحيح حديث كي مطلقاً نفي نہيں ہوتی ۔حضرت امير معاديہ (رضی اللَّدعنہ ) كاصحابی ہونا ہی سب سے بردی فضیلت ہے۔ آنکھوالاتیرے جوبن کانظارہ دیکھے دیدہ کورکوکیا آئے نظر کیا دیکھے <u>احادیث نبویہ میں تمام صحابہ کے فضائل دمنا قب بیان نہیں ہوئے</u> شيخ الاسلام شهاب الدين ابو العباس احمد القيمي ملى لكصر بين: قيل عدر البخارى بقوله بإبذكر معاوية ولم يقبل فضائله ولامناقبه لانهلم يصح في فضائله شيء كما قاله ابن راهويه. ولك ان تقول ان كأن المراد من هذه العبارة انه لمريصح منها شيء على وفق شرط البخاري. فأكثر

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



<u>فضائل اورمنا قب میں حدیث ضعیف بھی معتبر ہوتی ہے</u> شيخ الاسلام شہاب الدين ابوالعباس احداميتمي حكي (متوفى ٣٢٩ه ) لکھتے ہيں فَإِنْ قُلُتَ هٰذَا الْحَدِيْتَ الْهَذَا كُوْرَسَنَكُ فَصَعِيْفٌ فَكَيْفَ يُحْتَجُ بِهِ قُلْتُ الَّذِي أَطْبَقَ عَلَيْهِ لَمَّتُنَا الفُقَهَاء وَالْأُصُولِيُّوْنَ وَالْحُفَّاظُ أَنَّ الْحَدِيْتَ الضَّعِيْفَ حَجَّةٌ فِي الْهَنَاقِبِ كَمَا ٱنَّهَ ثُمَّ بِإِجْمَاعِ مَنْ يُعْتَدُّ بِهِ حَجَّةٌ فِيُ فَضَائِلِ الْأعْمَالِ وَإِذَا ثَبَتَ أَنَّهُ مُجَّةٌ فِيْ ذَالِكَ لَمْ تَبْقَ شُبْهَةٌ لِبُعَانِدٍ وَلَا مَطْعَنْ لِحَاسِدٍ بَل وَجَبَ عَلى كُلِّ مَنْ فِيْهِ ٱهْلِيَّةُ آنْ يُقِرَّ هٰنَا ٱلْحَقَّ فِي نَصَابِهِ آنْ يُرُدَّهُ إِلَى إِهَابِه وَٱنۡ لَا يَصۡعٰى إِلَى تَرْهَاتِ الۡمُضِلِّيۡنَ وَنَزَعَاتِ الۡمُبۡطِلِيۡنَ وَبَعۡدَ إَنَّ تَقَرَّرَ لَك مَا ذُكِرَ فِي الْحَدِيْثِ الضَّعِيْفِ فَلْيَكُنُ ذَالِكَ عَلَى ذِكْرِكَ مِنْ كُلِّ حَتَلٍ مِنْ هُذَا الْكِتَابِ وَغَيْرِهِ (وَيْتَ فِيْهِ حَدَيْثًا ضَعِيْفًا فِيْهِ مَنْقَبَةٌ لِصَحَابِ أَوْ غَيْرِ فَاسْتَهْسِكَ بِهِلِمَا عَلِمُتَ أَنَّهُ هُنَا حَجَةً كَافِيةً (مُعْرَظَهِرالِجَانِ ٥٠) ترجمہ: اگرتو کم کہ بیر حدیثیں سند کے اعتبار سے ضعیف ہیں۔تو پھر اس سے احتجاج كيونكر موسكتا ہے۔ ميں كہتا ہوں۔ كەتمام فقہاء اہل الاصول اور حفاظ كا اس پر ا تفاق ہے کہ ضعیف حدیث مناقب میں حجت ہوتی ہے جیسا کہ بیہ بات ان لوگوں کے اجماع سے ثابت ہے کہ جن پراعتماد کیا جاتا ہے۔ حدیث ضعیف فضائل اعمال میں جت ہوتی ہے۔جب بیثابت ہوگیا کہ بیرحدیث حجت ہوتی ہےتو پھر کسی مخالف کے لیے شبہ کی مخانش باقی نہ رہی اور نہ ہی سی طعن کرنے والے کے لیے کوئی بہانہ رہا۔ بلکہ ہر اہلیت والے پرلازم ہے کہ اس بات کواپنے نز دیک جن سمجھ کر کچی کرے۔اور اس کے

IM

خلاف گراہ کرنے والوں کی باتوں کی طرف قطعاً دھیان نہ دے اور مبطلین کی شرارتوں کی پرواہ نہ کرے۔لہذا جب سے بات تیرے ذہن میں پختہ ہو گئی تو پھر اس کتاب (تطہیر البخان) میں جہاں کہیں ایسی جگہ آئے کہ جس میں حدیث ضعیف مروی ہواور اس کے ذریعہ کسی صحابی وغیرہ کی منقبت بیان ہوتی ہوتو ان سے دلیل پکڑے کیونکہ تجھے حدیث ضعیف کے جمت کا ملہ ہونے کاعلم ہو چکا ہے۔ حضرت معاویہ (ضی اللہ عنہ ) اہل ایمان کے ماموں ہیں

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے اکتَّبِی اَوُلیٰ بِالْمُؤْمِنِیْنَ مِنْ اَنْفُسِهِمْ وَاَزَوَاجُهَ اُمَّلْهُ مُهُرُ (سورہ احزاب۲)۔ترجمہ: نبی کریم مومنوں کی جانوں سے بھی زیادہ ان کے قریب ہیں اور آپ کی بیویاں ان کی مائیں ہیں۔ لعن میں متن متنظم تکا کہ سی متنا میں تنا مہما مان میں کہ کہ ماہ میں

لينى ادب واحتر المتعظيم وتكريم كاعتبار سے تمام مسلمانوں كى مائيں ہيں۔اوراز واج مطہرات كے جونسى برادران ہيں وہ اہل ايمان كے تعظيم وتكريم اور فضيلت كے لحاظ سے مامۇں ہيں۔امام ابى بكر عبداللہ بن ابى داود البحستانى حنبلى (متوفى ١٢ سرھ) لكھتے ہيں: وَحَالَيْسَةُ أَمَّر الْمُؤْمِنِيدَىٰ، وَحَالُدًا مَعَادِيةُ أَكْرِ مَر بِيهِ ثُمَّ الْمَدَحُ

امام موفق الدين ابن قدامه مقدى حنبلى رحمه الله (متوفى ٢٢٠ ص) فرمات بي وَمَعَاوِيَةُ خَالُ الْمُؤْمِنِيْنَ وَكَايَتِ وَحْيِ اللهِ وَاحَلَ خُلَفَاءِ الْمُسْلِيدُينَ رَضِى الله عَنْهُ (لمعة الاعتقاد) رترجمه: اور حفرت معاوير (رضى الله عنه) تمام مومنوں كے ماموں ، كاتب وى اور سلم خلفاء ميں سے بيں الله ان سے راضى ہو۔ حفرت معاوير (رضى الله عنه) تمام مومنوں كے ماموں اس معنى ميں بيں كه ام المونيين ام حبيب رمله بنت ابوسفيان

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanatta

#### 119

الصحابة كذلك اذالم يصحشىء منها وان لمريعتبر ذلك القيد فلايضره ذلك لهاياتى ان من فضائله ما حديثه حسن حتى عند الترمذى كما صرح به في جامعه (تطہير الجنان) \_ بعض لوگوں نے بيان كيا ہے كه بخارى نے جس باب میں حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ ) کے حالات بیان کئے ہیں ،اس باب کاعنوان بیر کھا ہے باب ذکر معاویہ رضی اللہ عنہ۔ کیہ بیں کہا کہ فضائل معاویہ رضی اللہ عنہ، نہ کیہ کہا کہ مناقب معاویہ رضی اللّٰدعنہ۔اس کا سبب یہ ہے کہ حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ ) کے فضائل میں کوئی بیچیج حدیث وارد ہی نہیں ہوئی جیسا کہ ابن راہو بیرنے بیان کیا ہے۔اس کاجواب بیہ ہے کہ اگر بیمراد ہے کہ بخاری کی شرط کے موافق کوئی روایت صحیح نہیں ہوئی تو اکثر صحابہ کی یہی حالت ہے (ان کی شان میں صحیح نہیں)اور اگر شرط بخاری کی قید نہ لگائی جائے توبیہ بات غلط ہوگی کیونکہ ان کے فضائل میں بعض حدیثیں حسن ہیں حتی کہ تر مذی کے نزدیک جیسا کہ انہوں نے جامع ترمذی میں بیان کیا ہے۔

علامہ عبد العزیز پر حاروی لکھتے ہیں آگاہ ہو کہ حضور اکرم کے صحابہ کرام کی تعداد سابقہ انبیاء کرام کی تعداد کے موافق ایک لاکھ چوہیں ہزار (کم وہیش) ہے مگر جن کے فضائل میں احادیث رطب اللسان ہیں وہ گنتی کے چند حضرات ہیں اور باقیوں کی فضیلت میں صرف صحبت رسول سان تایہ میں قرآن وحدیث ناطق ہے۔ پس اگر کسی صحابی کے فضائل میں احادیث نہ ہوں یا کم ہوں تو بیان کی فضیلت وعظمت میں کی ک دلیل نہیں ہے۔ (النامہ میں احادیث نہ ہوں یا کم ہوں تو بیان کی فضیلت وظمت میں کی ک

177

کے بھائی تھے۔اس اعتبار سے حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) مومنوں کے ماموں ہیں فَيَكُونُ خَالاً لِلْمُتُومِنِيْنَ فِي الْفَضْلِ لاَفِي النَّسَبِ. توده مسلمانوں کے ماموں **بین فضل وبزرگی میں نہ کہ نسب شریف میں** (شرح کمعۃ الاعتقاد جس ۳۵۲) ابوعبداللد حمزه نایلی لکھتے ہیں آپ کے مناقب میں سے ہے کہ آپ ایمان داروں کے ماموں ہیں اور آپ کو ماموں اس لیے کہا جاتا ہے کہ آپ کی ہمشیرہ حبیبہ رملہ بنت ابی سفیان نبی کریم سانٹی پہلے کی زوجہ خیس۔ ابو یعلی کہتے ہیں کہ نبی کریم سانٹی پہلے کی از داج مطھرات کے بھائی ایمان داروں کے ماموں ہیں۔اور اس سے ہم مراد حقیقی ونسی ماموں نہیں لیتے، ہم صرف مراد لیتے ہیں کے بعض احکام (تعظیم وتکریم) میں از داخ مطہرات کے بھائی ایمان داروں کے ماموں کے علم میں ہیں۔وھوالتعظیم لھم اوروہ معزز اہل ایمان کے لئے (خال المونین معاور پر (ضی اللہ عنہ) ص ۳۳) حافظ عمادد الدين ابن كثير (متوفى ٢٢٧ ه) لكصح بي حَالُ الْمُؤْمِنِيْنَ وَكَانِتِ وَحِيْ دَبِّ الْعُلِيدِيْنَ (البداية والنهاية ج٨ص٢٢، ١٢٣) \_حضرت معاويه (رضی اللہ عنہ) مؤمنین کے ماموں اور رب العالمین کی وجی کے کاتب ہیں۔ نیز لکھتے ي والمقصود ان معاوية كان يكتب الوحى لرسول الله ﷺ مع غيرة من محتياب الوحى (رضى الله عنهم) (البداية والنهاية ج ٨ ص ٢٣) حاصل كلام بيب کہ حضرت معادیہ (رضی اللہ عنہ ) دیگر کا تبان وجی کے ساتھ رسول اللہ ملی تفالیہ تم کی وجی کو لكهاكرت يتصى، والثداعكم-مولانا جلال الدین ردمی رحمہ اللہ (متوفی ۲۷۲ ھ) نے حضرت امیر معاویہ

for more books click on the link

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(رضی اللہ عنہ) کوامیر المونیین اور تمام مومنوں کا ماموں فر مایا ہے چنانچ فر ماتے ہیں درخبر آمذ کہ خال مومناں اللہ بوداندر قصر خود خفتہ شبان ترجمہ: قصہ میں مذکور ہے کہ مسلمانوں کے ماموں رات کے دقت اپنے کل میں سور ہے تھے(مثنوی مترجم دفتر دوم ص ۲۵۳)۔

حضرت معاویہ (رضی اللَّدعنہ) کو شیطان کا بیدار کرنا

اس کے بعد مولانا جلال الدین رومی متوفی ۲۷۳ تھر جمہ اللہ تعالیٰ نے حضرت معاد بیرضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بارے میں ایک دا قعہ بیان کیا ہےجس کا خلاصہ بیہ ہے کہ آپ ایک دفعہ اپنے کل میں سور ہے تھے کہ اچانک ایک آدمی نے آپ کو جگایا۔ تو آپ نے اس سے بوچھا کہ توکون ہے اور اس کمل میں کیسے پنچ گیا۔ وہ بولا کہ میں ابلیس ہوں۔ آپ نے فرمایا کہ تیرا کام نماز کے لئے جگانانہیں ہے بلکہ نماز سے سلانا ہے۔ اولاً اس نے بہانے بنائے مگر جب امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) نے اسے ڈرایا دھمکایا تو آخر بولا کہ اس سے پہلے ایک دفعہ میں نے اُپ کوفجر کے دفت سلا دیا تھا جس سے اُپ کی نماز قضاہوگئی تھی۔ آپ اُس کے ثم میں اتناروئے کہ میں نے فرشتوں کو آپس میں کلام کرتے سنا کہ امیر معادیہ (رضی اللَّدعنہ ) کو اُس رنج وَغُم کی وجہ سے پانچ سونماز وں کا تُواب دیا گیا۔ میں نے خیال کیا کہ اگراج پھرا پ فجر نہ پڑھ سکے تو آج پھررو نیں گے اور ایسانہ ہو کہ ایک ہزار نماز وں کا ثواب حاصل کرلیں اس لئے جگا دیا کہ ایک ہی نماز کا ثواب حاصل کریں۔

مولانا روم علیہ الرحمة فرماتے ہیں کہ شیطان نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ

## 177

كمرخودا ندرميان بايدنهاو (مجھ) اپنامکر بیان کردینا چاہیے مى ز دى از در دِدل آ ه دفغاں توآپ دل کے درد کیساتھ آہ دفغاں کرتے درگذشت از دوصدرکعت نماز نماز کی دوسور کعتوں سے بڑھ جاتی تانسوازاند چنال آ ہے جمیب تا كەلىي آە پرد بكونەجلاد ب تابدال راب نباشد مرتر ا تاكهاس آه تك تمهارى رسائى نه بو من عدوم کارمن مکرست وکیں میں تو دشمن ہوں میہرا کا م مکاری اور کینہ دری ہے توشوى صدرجها لاندرزمن تاكہ آپ ذمانے میں دالم کے صدرین جائیں (مثنوی دفتر مترجم ۲۷۸)

تعالیٰ عنہ کو جگانے کی وجہ یوں بتائی اور کہا: پس عذازیلیں بکفت اے *میر ز*اد اس کے بعد شیطان نے کہا، اے (دانا) سردار امیر! گرنمازت فوت می شدآ ب زماں اگراس دفت آپ کی نمازنوت ہوجاتی آں تاسف وآں فغان وآں نیاز ده افسوس کرنا،اورده فریا داورده عاجزی من ثرابيداركردم ازنهيب میں نے اس خوف سے آپ کو جگادیا تاچنال آ بنباشد مرترا تا كہاليي آد تمہيں حاصل نہ ہوجائے من حسود ماز حسد كردم چنيں **میں تو حاسد ہوں میں نے حسد کی وجہ سے ایسا کیا** کرمن دیدی مباش ایمن زمن آپ نے میر امکر دیکھ لیا سے مطمئن نہ ہو جئے

حکیم الامت مفتی احمد یارخان رحمہ اللہ (متوفی سارمضان ۹۱ سا ح مطابق ۲۲، اکتوبر ۱۹۷۱ء) لکھتے ہیں اس واقعہ سے معلوم ہوا کہ امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) بہت عابد وزاہد مقبول بارگاہ اللی تھے، اور ابلیس جیسا خبیث جو کسی کے قبضہ میں نہ آ وے وہ آپ کے قبضہ اور کرفت میں نہ تھویٹ سکتا تھل کو پ نہ ہو جن کا ہاتھ جناب مصطفیٰ https://archive.org/details/@ zohaibhasanattar

120

ملا یک کی کی لیں اُس کے ہاتھ کی گرفت سے کون چھوٹ سکتا ہے اور جونگاہ جمال مصطفو کی ملا یک کی لیے ہوئی کی کی کی ک ملا یک الیے ملا یہ میں اس سے کون سی چیز چھپ سکتی ہے۔ یہی واقعہ ایک دفعہ حضرت ابوہریرہ کو بھی پیش آیا تھا کہ آپ نے ابلیس کو پکڑ لیا تو چھوٹ نہ سکا (امیر معادیدایک نظر میں )۔

حضرت ابوہر برہ رضی اللہ عنہ کا شیطان کے ساتھ معاملہ حضرت ابوہر پرہ رضی اللہ تعالی عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ملائنات کے ت مجھےرمضان کی زکوۃ کے مال کی حفاطت پر مامور فرمایا۔رات کوکوئی آ کرلپ بھر بھر کر غلہ اٹھا کر لینے لگا۔ میں نے اسے پکڑ لیا اور اس سے کہا میں تجھے رسول سائن اللہ تم کی خدمت میں لے کر جاؤں گا۔ وہ بولا میں مختاج ہوں، بڑ اضرورت مند ہوں، میں نے اس کو چھوڑ دیا۔ صبح ہوئی تو رسول سائن البہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ رسول سائن البہ تر ب فرمایارات دالے تمحارے قیدی کا کیا ہوا ( کیونکہ حضرت جریل نے شیطان کی آنے اورغلہ لینے کی خبر سرکار کو پہلے ہی ہے دے دی تھی)۔ میں نے عرض کیا یا رسول ماہندا پیز اس نے اُپنی مختاجی اور عیال داری کا دکھ ظاہر کیا تھا۔ بجھے اس پر رحم آگیا تھا۔ میں نے اس کوچھوڑ دیا۔فرمایا آگاہ ہوجا دَاس نے تم سے جھوٹ بولا ہے۔ آیندہ پھرلوٹ کر آئے گا۔ بین کر مجھےاس کے دوبارہ آنے کا یقین ہو گیا۔ چنانچہ میں اسکی تاک میں رہا۔ وہ آیا ادر پھراپ میں غلہ بھرنے لگافوراہی میں نے اس کو پکڑلیا ادر کہا اب میں شمیں رسول اللَّد مالينواليد كى خدمت ميں ضرور فے كرجاؤں گا۔ اس نے كہا مجھے چھوڑ دو ميں مختاج ہوں اور مجھے پر عیال کا خرجہ ہے، میں پھر نہیں آؤں گا۔اس وقت پھر مجھےاس پر رحم آیا

#### **IM**Y

اور میں نے اسکاراستہ چھوڑ دیا۔ صبح کو پھر حضور مان ٹن ایہ کی خدمت میں حاضر ہوا تو رسول ملى التراييم في محص سفر ما يا كها ب ابو ہريرہ (رض اللہ عنه) تمھارا رات كاچور كہاں گيا؟ میں نے عرض کیا یا رسول ملک تلاتیہ ہم اللہ اس نے اپنی حاجت اور عیالداری کی شکایت کی تو مجھ کو اس پر رحم آگیا اور میں نے اسے چھوڑ دیا۔ آپ مُلْتَقْلَيْهِمْ نے فرمایا کہ اس نے جھوٹ بولا ادر پھروہ آئے گا۔حضرت ابوہریرہ (رضی اللہ عنہ) کہتے ہیں کہ میں پھر تیسری باراس کی تاک میں بیٹھ گیا۔ چنانچہ وہ آیا اور اس نے پھرغلہ لینا شروع کر دیا۔ میں نے اس کو پکڑ لیا اور کہا میں تجھ کو ضرور آنحضرت ماہ الیہ کی خدمت میں پیش کروں گا۔اور تین بار میں بید آخری مرتبہ ہے۔تونے دعدہ کیا تھا پھر نہیں آؤں گالیکن تو پھر آ گیا۔اس نے کہا مجھے چھوڑ دومیں تم کو چند کلمات ایسے بتاؤں گاجن سے اللہ تعالی تم کو نفع پہنچائے گا۔ میں نے کہاوہ کیا ہیں۔اس نے کہا جبتم اپنے بستر پر آؤتو آیت الکری آئے گا یہاں تک کمبح ہوجائے۔ بیان کرمیں نے اسے چھوڑ دیا۔ مبح کو جب حضور مان التي كم خدمت ميں حاضر جواتو رسول مان فالي اللد في مجمع سے فرما يا كرتو في أيخ رات کے قیدی کے ساتھ کیا کیا؟ میں نے عرض کیا کہ اس نے مجھ سے وعدہ کیا کہ وہ مجھے نفع دے کا میں نے اس شرط پر اس کو چھوڑ دیا۔ آپ مان تظالیک نے فرمایا وہ کیا ہے؟ میں نے حرض کیا کہ اس نے مجھ سے کہا کہ جب تم اپنے بستر پر سونے کاارادہ کر وتو آیت الکرس پڑھلوشروع سے کے کرآ خرتک۔اوراس نے مجھ سے کہا کہ اللہ تعالی کی جانب سے تم پر ایک محافظ رہے گا اور منح تک شیطان تمحارے قریب نہیں آئے گا۔ رسول

#### 172

مان تلا المرابي نے ارشاد فرمايا بہر حال اس نے بيہ بات سج کہی ہے مگر وہ جھوٹا ہے۔ پھر آپ مان تلا البر نے فرمايا کہ اے ابو ہريرہ کيا تم کو معلوم ہے کہ ان تين راتوں ميں (تمہارا) کون مخاطب تھا؟ ميں نے عرض کيا کہ ہيں تو آپ مان تلا اير ہے فرمايا وہ شيطان تھا (صحيح بخاری تغيير ابن کثير)

بعض لوگ کہتے ہیں کہ حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کو سلمانوں کا ماموں کہنا صحیح نہیں۔ بیا صطلاح دیو بندیوں نے گھڑ کی ہے۔ کیا امام ابی بکر عبد اللہ بن ابی داود البعت انی حنبلی ( متوفی ۲۱ ساھ )، امام موفق الدین ابن قدامہ مقدی حنبلی ، حافظ تما دالدین ابن کثیر شافعی ، مولانا جلال الدین روٹی اور مفتی احمد یار خان نعیمی مرحمہ مد لللہ تعالیٰ دیو بندی تصریح نہیں، ہر گزنہیں۔ بیصرف بغض معاویہ (رضی اللہ عنہ) ہے کہ ان کی فضیات کو سنانہیں چاہتے ۔ اور بیطریقہ خوارج ور دافض ہی کا ہے۔ اہل سنت و جماعت جسچ صحابہ اور اہل بیت اور ان کے مدارج و مقامات کے لحاظ سے مانے ہیں اور تعظیم کرتے ہیں۔

حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کا تب وی تھے آپ کی علمی پختگی اور شگفتگی حق کے ہی باعث در بار رسالت مان ظلیر ہم میں آپ کو خاص مقام حاصل تھا۔ اسلام لانے کے بعد آپ مستقل حضور مان ظلیر ہم کی خدمت میں رہنے لگے۔ جلد ہی آپ کو صحابہ کر ام کی ایسی مقدس اور خوش نصیب جماعت میں شامل کر لیا کیا جسے نہی مان ظلیر ہم نے کتابت وہی کیلیے مامور فرمایا تھا۔ چنا نچہ جو دہی آپ مان ظلیر ہم پر نازل ہوتی تھی اسے قلمبند کر لیتے تھے اور خطوط ومر اسلہ جات کی گھرانی اور ترسیل کا کام بھی نازل ہوتی تھی اسے قلمبند کر لیتے تھے اور خطوط ومر اسلہ جات کی گھرانی اور ترسیل کا کام بھی

for more books click on the link

## IM

آپ کے ذمہ تھا۔ اس طرح گویا تاریخ اسلام میں صرف ایک حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کی ذات ایسی ہے جسے کاتب دحی ہونے میں اور دنیا کے سب سے بڑے رسول مان المالية في خدمت ميں سيکرٹري کے طور پرر بنے کا شرف حاصل ہوا۔ یہی دوبا تیں حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کی امانت ددیانت ادر عدالت کیلئے ان کے خلاف تمام الزامات پر بھاری ہیں۔علامہ ابن حزم کے مطابق: کاتبین وحی میں سب سے زیادہ حضرت زید بن ثابت آپ مان شاہر کی خدمت میں رہے اور اس کے بعد دوسرا درجہ حضرت معاویہ (رضی الله عنه) كا تھا۔ بيدونوں حضرات دن رات آپ مالا ٹيالي تم ڪماتھ لگے رہے اور اس كے سواکوئی کام ہیں کرتے تھے۔ (ابن حزم جومع ایستر ہ ص۲۷) اللد تعالى فرماتا ٢: فِي صُحُفٍ مَّكَرَّمَةٍ مَّرْفُوْعَةٍ مُطَهَّرَةٍ بِأَيْرِي سَفَرَةٍ كِرَاهِ بَوَرَةٍ (سورة عبس ١٣) ليني'' قرآني صفحات بهت معزز اور بلند درج والے پاکیزہ ہیں جیکتے ہوئے ہاتھوں والے ہیں اور بہت زیادہ عزت والےلوگ ہیں۔''علامہ

سیرمحود آلوی رحمہ اللہ تعالی تحریر فرماتے ہیں وفی حدیث سندہ حسن کان معاویة یکتب ہین یدی رسول اللہ علیہ الصلاۃ والسلام۔ قال المدنی: کان زید بن ثابت یکتب الوح، وکان معاویة یکتب للنہی ﷺ [فیما ہینہ وہدن العرب

من وحى وغيرة، فهو امين رسول الله ﷺ على وحى ربه، وهي مرتبة رفيعة.

(الاجوبة العراقية م ١٥٧)

مذکورہ بالا آیت کی روشن میں واضح ہوا کہ کا تب وحی کے طور پر اُپ کا درجہ س قدر بلندتھا۔ قر آن کی زبان میں اُپ کو بہت ہی عزت والا کہا گیا ہے۔ ایک مسلمان کیلئے for more books click on the link

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اس سے بڑى ففنيلت كى كوئى سندنيس ہے۔ <u>رسول اللد سلائي تي ج</u>م <u>حضرت معاويہ (رضى اللد عنہ) كواپ بنى بيچ سوار كيا تھا</u> حضرت امير معاويہ (رضى اللہ عنہ) كے نشائل ميں سے ايك فنيلت يہ بحى ہے ہى كريم ملائي تي نے ان كو جمة الوداع كے موقع پر اپنارديف بنايا اور اپنى بيچ سوار كيا۔ چنا نچ علامہ محد بن يوسف صالحى لكھتے ہيں شھر افاض تي الى مكة قبل الظھر داكبا وار دف معاوية ابن سفيان من منى الى مكة فطاف طواف الذيارت وھو طواف الصدر ولھ يطف غير 8 (سبل الحدى وارلشادن ٨ ص ٢ ٢) - ترجمہ: كه ہى كريم مان تي تي بن سے مكرى سے ملك كا بن رواكى كوفت حضرت معاويہ بن ايوسفيان (رضى اللہ عنہ) كورديف بنايا (اپنے بيچ سوار كيا تھا) تو اكر نظواف زيارت كيا اور دى طواف صدر ہے اور اس كو يا بن برواكى نظواف زيارت كيا اور دى طواف صدر ہے اور اس كور يو ماكى ميں كيا اور ال

حضرت معاويد رضى الله عنه رسول الله صلى للتلكي تحمد يتول كراوى حضرت امير معاويد اويان حديث ميں سے بيں ۔ چنا نچه عافظ ابن جرعسقلانی فرماتے ہيں حضرت معاويد (رضى الله عنه) في مندر جه ذيل صحابہ (رضى الله عنه) سے حديثين روايت كى ہيں: (1) ابو بكر صديق (رضى الله عنه) حضرت عمر (رضى الله عنه) (٣) حضرت عثان (رض الله عنه) (٣) ابتى بهن ام المؤمنين ام حبيبه بنت الى سفيان (رضى الله عنهم) ۔ اور خود حضرت امير معاويد (رضى الله عنه) سے روايت لينے والے مندر جه ذيل صحابہ و تابعين ہيں: (1) ابن عباس (٢) جرير عنه) معاويه بن حديث (٣) سائي بن يزيد (۵) عبد الله بن زير (٢) نعمان بن بشير وغير ہم (رضى الله عنه) اجتعين ميں سے (١) مروان بن حكيم (٢) عبد الله بشير وغير ہم (رضى الله عنه) اجتعين ميں سے (١) مروان بن حكيم (٢) عبد الله

<sup>(</sup>سبل المحدى ٨ ص ٢٩ ٢٧)

10+

بن حارث بن نوفل (۳) قیس بن ابیجا زم (۳) سعید بن مسیب (۵) ابواور یس خولانی ادا ان کے بعد کے (۲) عیسیٰ بن طلحہ (۷) محمد بن جبیر بن مطعم (۸) حمید بن عبد الرحمن بن عوف (۹) ابو مجلو (۱۰) جبیر بن نفیر (۱۱) حمران مولیٰ عجمان (۱۲) عبد الله بن محمیز یر (۳۱) علقمہ بن وقاص (۱۲) عمیر بن حانی (۱۵) ہما م بن منبه (۱۷) ابوعر یان خفی (۱۷) مطرف بن عبد الله بن شخیر اور ان کے علاوہ بھی کچھ دیگر حضر ات بیل جو ان سے روایت کرتے ہیں (الاصابہ ۲۵) تاریخ الخلفاء میں ہے کہ آپ سے جو احادیثیں مروی ہیں ان کی تعداد ۱۲۲ ہے۔ ان میں سے بعض احادیث مبار کہ کو حصول برکت کے لئے حد یہ قار کین کیا جا تا ہے۔

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

(٣) اور بخارى وسلم ميں بير حديث يوں ہے كە حضرت امير معاويه (رضى اللد عنه ) سے روايت ہے رسول اللد من للظائية م نے فرما يا بنتن يُود اللهُ بِهِ حَدَّدًا يُفَقِّفه في التيديني قدامتم اذا قناطة والله يُعْطِي (متفق عليه مشكوة المصانيح كماب العلم ) كەرسول اللد من للا يا يا م ارشاد فرما ياجس شخص كے لئے اللد تعالى محلائى كاارادہ كرتا ہے اسے دين كى سمجھ عطافر ماديتا ہے۔اور ميں (علم كو) تقسيم كرنے والا ہوں۔اور اللد تعالى عطافر ماتا ہے (عطاكر نے والاہے)۔

اللہ تعالیٰ کی عطاء عام ہے،صرف علم ہی نہیں عطافر مائی ہر نعمت عطافر ماتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی عطاء سے نبی مذہبی ہی کہ خاوت بھی عام ہے۔

(٣) حضرت امير معاويد (ض الله عنه) سے مروى ہے كه ميں نے اس منبر پر نى مان تلكيم كو يدفر ماتے ہوئے سنا ہے كه آللَّهُ هُدَّ لَا مَانِعَ لِمَا اَعْطَيْتَ وَلَا مُعْطِى لِمَا مَنَعْتَ وَلَا يَدْفَعُهُ ذَا الْجَتِّ مِنْكَ الْجَتُّ مَنْ يُدِ دُاللَهُ بِهِ حَيْرًا يُفَقِقَهُ فِي التِلَيْنِ اے الله ! جے آپ دي، اس سے كوئى روكن بيں سے اور جس سے آپ رروك كيں، اسے كوئى د منبي سكتا اور ذى عزت كوآ پ كرما من اس كى عزت نفع نبيں پنچا سكتى، الله جس كے ماتھ خير كا اراده فر ماليتا ہے، اسے دين كى تجھ عطاء فر ما ديتا ہے۔

(۵) حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) سے مروی ہے کہ میں نے نبی ملین ایک کو ارشاد فرماتے ہوئے سنا کا تؤ ال طائیفة میں اُمَّتی علّی الحقّق لا یُبَالُوْنَ مَن حَالَفَهُمْ اَو حَذَلَهُ مَ حَتَّى يَاتِي آمرُ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ مندامام احمد (حدیث ۲۰۰۵) میری امّت میں ایک گروہ ہمیشہ ق پرر ہے گا۔وہ اپنی مخالفت کرنے والوں یابے یارومدد کارچھوڑ دینے والوں

## 161

کی پرواہ بیں کرے گا یہاں تک کہ اللہ کا تکم آجائے۔ (۲) حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) نے مدینۃ المنورہ میں خطبہ دیتے ہوئے فرمایا: اے اهل مدينة تمہارے علماء كدهر كتے ہيں؟ ميں نے رسول الله مالى فاللہ تم كوفر ماتے ہوئے سنا کہ آپ سائٹ لیے ہو پیشانی کے بالوں کو گچھا بنانے سے منع فر مارہے تھے۔ چنانچہ آب ففرا بالمما علكت بنو اسرًائِيلَ حِيْنَ المَخَنَعَا نِسَامُهُم (أسد الغابَة ن٥ ص ۲۰۲) کہ بنی اسرائیل اس لئے ہلاک ہوئے کہ ان کی عورتوں نے اپنامشکلہ بنالیا تھا۔ (۷) حضرت معادیہ (رضی اللّٰدعنہ) سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللّٰد ملى المنايد من مناما من متى يعين المؤمن في جسَدٍ يؤذيه إلا كَفَر الله عَنْهُ بِهِ مِنْ سَيِّبَأَيّهِ (مندامام احمد حديث ٢٢ • ١٧) حضرت معاديه (رضي اللّه عنه) سے روایت ہے کہ میں نے نبی مان علیہ کو فرماتے ہوئے سنا ہے کہ سلمان کو اس کے جسم میں جوبھی تکلیف پیچتی ہے اللہ تعالٰی اس کے ذریعہ اس کے گنا ہ کو کفارہ بنا دیتا ہے۔ (۸) حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) سے مروی ہے کہ میں نے نبی سائٹالیہ کو بیر فرمات موحُ ساب إنَّ الْمُؤَذِّنِينَ أَطُوَلُ النَّاسِ أَعْنَاقًا يَوْمَر الْقِيَامَة (سم ٢٨٠) کہ قیامت کے دن موذنین سب سے کمی گردن دالے ہوں گے۔ (٩) حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) سے مروی ہے، میں نے نبی مالی طلب آ كوفر مات موت سناكر إذا أخَّنَ المُؤذِّنُ قَالَ مِعْلَ مَا يَقُولُ (منداحم) كرأب مان المالية موذن كى اذان جب سنتے تو وہى جملے دہراتے جو دہ كہد ہاہوتا تھا۔ (۱۰) ایک مرتبہ حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کہیں تشریف لے گئے،



لوگ ان کے احتر ام میں کھڑے ہو گئے لیکن حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) نے فر مایا کہ میں نے نبی مان المالية كو بيفر ماتے ہوئے سنا من سَرَّة أَن يَمْ قُلَ لَهُ الرِّجَالُ قِيَامًا فَلْيَتَبَوَّأ مَقْعَلَهُ مِن النَّارِ (مندامام احمر) - كم شخص كويد بات يسد موكه الله ك بند اس کے سامنے کھڑے رہیں، اسے جہنم میں اپنا ٹھکانہ بنالینا چاہے (منداحہ) (۱۱) علقمہ بن وقاص کہتے ہیں کہایک مرتبہ میں حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) کے پاس تھا کہ مؤذن اذان دینے لگا، حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) بھی وہی کلمات دمران لك، جب اس في حتى على الصَّلَاق كما توانهو في فرَّل حوْل وَلا قُوَّة قَالًا بِالله کہا، بچی علی الفلاج کے جواب میں بھی یہی کہا، اس کے بعد مؤذن کے کلمات دہراتے رہے، پھر فرمایا کہ میں نے نبی کو یہی فرماتے ہوئے سناہے (ملم) (۱۲) حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) سے مروی ہے کہ میں نے نبی علیہ السلام کو حسن کی زبان یا ہونٹ چوستے ہوئے دیکھاہے، اور اس زبان یا ہونٹ کوعذاب نہیں دیا جائے گا جسے نبی علیہ السلام نے چوسا ہو۔ کَنْ يُعَنَّبَ لِسَانٌ أَوْ شَفَتَانِ مَصَّهُمَا ومدوم الله يك (مندام احمد ج ٢٨ حديث معادية بن الى سفيان) (۱۳) حضرت معادیہ (رضی اللہ عنہ) سے مروی ہے کہ میں نے نبی مالی تظاہر کو بیفر ماتے ہوئے سنا ہے جو عورت اپنے بالوں میں کسی غیر کے بال داخل کرتی ہے (تا کہ انہیں اسبا ظاہر کرسکے ) وہ اسے غلط طور پر داخل کرتی ہے۔ ایجًا اِمْدَ اَبْدَ آذِ خَلَتْ فِي شَعَدٍ عَيْرِهَا فَإِنَّمَا تُنْخِلُهُ زُوْرًا. جوعورت اب بالول مي دوسرى عورت ك بال داخل کرے دہ بال میں جھوٹ داخل کررہی ہے۔

(۱۳) حضرت معاويد (رضى اللدعنه) نے ايک دن منبر پر ارشاد فرمايا که يل نے نبى عليه السلام کو يفرماتے ہوئ سنان ماہتى من الدُّذيّا بَلَا \* وَفِتْدَةٌ مَعْلُ عَمَلٍ اَحَدِ كُمْ كَمَعْلِ الْوِعَاء اِذَا طَابَ آعْلَا لا طَابَ آسْفَلُهُ وَإِذَا حَبُثَ آعْلَا لا حَبُو آسْفَلُهُ (مندامام احمد من منبل ج ٨، ١، من ماجه) دنيا يل صرف امتحانات اور آزمانش ہى رہ گئ بي اور تمبارے اعمال کى مثال برتن کى تى ہے کہ اگر اس کا او پر والا حصہ عمدہ ہوتو يہ اس بات کى علامت ہوگا جو اس کا نچلا حصب عدہ ہے اور اگر او پر والا حصہ عمدہ ہوتو يہ اس حصب حی خراب ہوگا۔

(۵۵) حضرت ابن عباس (رضى الله عنهم) سفل كياب كه يس لركول كرماته كليل كوديس مشغول تقاكه سركار دوعالم مل للي لي تشريف لائے - پس ميں درواز ے ك عقب ميں حجب كيا تو حضور عليه السلام في پيار وحبت سے كند سے پر مكار سيد فرمايا پھر فرما يا جادَ معاويد (رضى الله عنه) كومير ے پاس بلاكر لادَ - ميں كيا اور وا پس آكر جواب ديا كر دو كھانا كھار ہے ہيں - آپ فرمايات آنش بتع الله بتطقة (سي سلم) الله تعالى اس كا پيد نه بھر ے -

یکلم عرب کی عادت کے طور پر ہے جیسے قنائیلہ الله منا آخر منہ، ویل الله واید به منا الجو دی اس کے حقیق معنی مراد نہیں ہیں، بر سرتسلیم تو پھر اللہ تعالی اس کو موجب رحمة وقد رت بناد ہے گا۔ جیسا کہ امام سلم نے اپنی سیح میں ایک باب با ند حاب رباب وہ شخص کہ جس پر نبی سل طلب کے احدیث کی ہو یا ملامت کی ہو یا بدد عاءدی ہو جب کہ وہ اس کا مستحق نہ ہوتو بیاس کے لئے پاکیز گی، رحمت اور اجر ہوں گی۔ (النامہ میں ایر الوسین معادیہ)

آپ مان ٹالیڈ کی دعاء ضرر بھی امت کے لئے موجب رحمت ہے اس حدیث میں حضرت معادیہ کی منقبت اور فضیلت بیان ہوئی ہے اس لئے کہ حقیقت میں بیرحضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ ) کے لئے دعائے رحمت ہے۔اس لئے کہ نبی کریم مَنْ لَلْهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُمْ مَن لَعَنتُهُ أو سَبَبُتُهُ فَجِعَل ذٰلِكَ لَهُ ذَكُونًا وَرَحمَةً (ير اعلام النبلاه ج ۱۳ ص ۱۳۰ )۔ اے التٰدجس پر میں لعنت کر دوں یا اس کو بُرا کہہ دوں اس کو اس کے لئے پاکیز گی اور رحمت بنا دے۔رسول اللد سائن اللہ فرماتے ہیں اتی آشتر خطت عَلَى رَبِّي فَقُلْتُ: إِنَّمَا آنَا بَشَرٌ، أَرْضَى كَهَا يَرْضَى الْبَشَرُ، وَ أَغْضَبْ كَمَا يَغْضَبُ الْبَشَرُ، فَأَيُّمَا أَحَدٍ دَعُوتُ عَلَيْهِ مِنْ أُمَّتِي بِدَعُوَةِ أَنْ يَجْعَلَهَا لَهُ طَهُوُرًا وَزَكَانً وَقُرْبَةً يُقَرُّبُهُ بِهَا يَوْمَر الْقِيّامَةِ (ملم باب فى الروالسلة) في كريم مالان المرابي فرمايا میں َنے اللہ تعالیٰ کے سامنے اس امر کا التزام کیا ہے کہ میں بھی انسان ہوں میں خوش ہوتا ہوں جس طرح عام انسان خوش ہوتے ہیں، اور ناراض بھی ہوتا ہوں جیسے اور انسان تاراض ہوتے ہیں۔ میں اپنی امت میں سےجس کسی کے خلاف نامنا سب الفاظ دعائے ضرر کروں تو اس کواپنے فضل وکرم سے پاک صاف کردے اور قیامت کے دن اپنے قرب میں نواز \_معلوم ہوا کہ لَا أَشْبَعَ اللهُ بَطْنَهُ مِلْ حضرت امیر معاویہ (رضی الله عنہ) کی فسیلت دعا ہے۔ ناصر الدین البانی کہتے ہیں بقد یشتَغِلُ بعض الفَرق هَذا الحديث ليتبخِنُوا مِنهُ مطعناً في معاوية علامَ وَلَيسَ فِيهِ مَا يَساعِدهم على ذَلِك كَيفَ وَفِيهِ أَنَّهُ كَانَ كَاتِبُ النبي عَلَي ﴿ (السلسلة الصحيحة) -

قصر شعر (بال) نمی ملال تلائی کی فضیلت حضرت امیر معاوید (رضی اللہ عنہ) کے فضائل میں سے ریجھی ایک فضیلت کی دلیل ہے کہ آپ نے نبی کریم رؤف ورحیم ملال تلاثی کی سرکے بال مبارک کا لے تھے۔ عبد اللہ بن عباس (رضی اللہ عنہ) سے مروی ہے کہ حضرت معاویہ بن ابوسفیان نے کہا میں نے رسول اللہ ملاظ تیز ہم کے مرکے بال اپنے پاس موجود قینچی سے مردہ پر کا لے میں نے رسول اللہ ملائل محیح البخاری حدیث میں ایہ کہ مرد موقع پر محیم میں پر کا نے تھے کہ مرا انہ کہ موقع پر محیم میں کا فی تقریم کن ہے دیگر مواقعوں پر بھی پی شرف حاصل ہوا ہو۔

حضرت ابن عباس (رضی اللہ عنہ)نے جواب میں توثیق کرتے ہوئے فرمایا کہ

ماکان معاویة (رضی الله عنه) علی رسول الله ﷺ وسلم متهماً. مطلب بی ہے کہ حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنه) رسول اللہ سائیلی کے معاملہ میں متہم نہیں ہیں۔ یعنی آ نجناب سائیلی کی متعلق غلط بات منسوب نہیں کرتے بلکہ ٹھیک بات ہی ذکر کرتے ہیں اور قصر شعر (یعنی بال کا شے) کا واقعہ درست ہے۔ علامہ نووی نے کہا ہے کہ بی حد بیث اس پر محمول ہے کہ حضرت معاویہ (رضی اللہ عنه) نے جعر انہ کے عمرہ میں نبی سائیلی کم سر کے بالوں کو کا ٹاتھا کیونکہ جمتہ الوداع میں نبی مال میں ای سائیلی میں میں میں میں الدعنہ کہ مرکز کا تعالی کا میں اللہ الدی کے الدود کر میں بی مال میں انہ کے عمرہ میں نبی سائیلی کے سر کے بالوں کو کا ٹاتھا کیونکہ جمتہ الوداع میں نبی مال میں کی منڈ وایا تعا اس کے حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے بالوں کے کا ہے کہ چھ ہول کہ منڈ وایا تعا اس لیے حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے بالوں کے کا ہے کہ چھ ہول کہ منڈ وایا تعا اس لیے حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے بالوں کے کا ہے کہ چھ الود اع پر محمول کرنا جائز نہیں ہے اور نہ ہی اس کو عمرہ القائی ہو جنوبی کر تا ہو کی کو جہ

ماہ اللہ البہ آ نے سات ہجری میں ادا کیا تھا اور اس وقت تک حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) اسلام نہیں لائے شیصے۔ حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) آٹھ ہجری میں فتح مکہ کے دن اسلام لائے شقے یہ صحیح اور شہور ہے۔ <u>حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ ) کاحصول برکت کی خاطر چادرخرید لینا</u> حضرت کعب بن زہیر (رضی اللہ عنہ) نے اسلام لانے کے موقع پر قصیدہ بانت سعاد نبی کریم مالا البرام کی خدمت میں پڑھا تو آپ مالا ٹالیہ ہم نے حضرت کعب بن ز هیر کو اپنی چادرعطاءفر مائی توبعد میں حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ)نے اس چادر کیلئے دس ہزار درہم کی پیش کش کی ۔حضرت کعب (رضی اللّٰدعنہ) نے کہا کہ نبی اکرم ملّان کالیہ تم بہ چادر مجھے عنایت فرمائی ہے لہٰذا میں رسول اللہ سالی اللہ م بارک کپڑے کے ساتھ کسی اور کوتر جیج نہیں دوں گا۔اور چادر کے دینے سے انکار کردیا۔ جب حضرت کعب رنگٹن کا انتقال ہوا توحضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) نے ان کے درثاء سے بیس ہزار درہم کے حوض وہ چادر خرید کی تھی۔اور علامہ ابن رشیق قیروانی نے عمدہ کے صفحہ ۲۴ پر لکھاہے واعطام من الابل مائة (توفيق قصيد بع ص٢٠) اوران کے درثاء کوسو ادنٹ دیئے شخصے سیر کمب مصطفیٰ ملاہ البرائم کی علامت ہے۔ <u>حضرت عبدالرحمن بن عوف (رضی اللّٰدعنہ) نے کفن کے لئے جادر ما نگ کر لی</u> حضرت مہل بن سعد ساعدی (رضی اللہ عنہ ) سے روایت ہے کہا یک عورت بنی ہوئی حاشیہ والی چادر لے کرنبی کریم ملکن البہ ہم کی بارگاہ میں حاضر ہوئی۔تم جانتے ہو کہ بردہ کیا ہے؟ لوگوں نے کہا کہ چادر۔فرمایا: ہاں۔عورت عرض گزار ہوئی کہ میں نے

#### 104

ات اپنے ہاتھ سے بنا ہے تا کہ آپ کو پینا ڈن۔ بی کریم مغذ جین نے وہ لے لی ادر آپ منت من كو مردرت مح متى \_ آب من الما يم أحداز اربنا كربمار ب پاس تشريف لائے -فلاں (عبدالرحمٰن بن موف ) نے اُس کی تعریف کی اور کہا کہ تنی اچھی ہے، بیہ بچھے پہتا د یجئے ۔ لوگوں نے کہاتم نے اچھانہیں کیا کیونکہ ہی کریم مند شہیز کواس کی ضرورت تھی اور <u>پحرتم نے بیا جانے ہوئے سوال کردیا کہ آپ مان اپنی کمی کا سوال رد نبیں فرماتے۔ اس</u> ن كما الى واللوما سألية لإلمة ما الما الما الما المن عن كمالله كالم م نے یہ پہنے کے لیے بیس انجی بکہ اس لیے ماتھ ہے کہ اے اپنا کفن بنا ڈی ۔ حضرت مہل نے فرمایا کہ وی أس کا كنفن ہے۔ یح البخاری كتاب البتائر باب استعد الكفن فى ذمن النہ ي منتقب الله بنكر عليه (جس في مي و را نه مي من تياركيا اس كونيس برا كها كمانداس پرامتراض كيا كيا) \_معلوم بواك ب سالاي باي حتركات مصحاب كرام رضی الله عنهم برکت حاصل کیا کرتے سے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ لیل از مرک کفن تیارر کھنے م كوكى قباحت نيس ب)-

<u>حضرت معادیہ (رضی اللہ عنہ ) کی فنسیلت ادرام حرام کی کٹھا دت</u>

حضرت الس بیان کرتے جل کدرسول اللہ مل پی معرت حرام بنت ملحان کے پاس جایا کرتے تھے۔ وہ آپ مل پی کہ کو طعام پی کرتی تھیں اور حضرت ام حرام حضرت عبادہ بن صامت (رضی اللہ عنہ) کے نکاح میں تھیں۔ پس ایک دن رسول اللہ مذہب جرم نکا کے توانہوں نے آپ مل پی کو کھا نا کھلا یا اور وہ آپ مل پی کے من سے جو کی نکالے لیس پس رسول اللہ مل پی کہ کو کھا نا کھلا یا اور وہ آپ مل پی کر https://archive.org/details/@ zohaibhasanattari

#### 109

ہوئے۔ حضرت ام حرام بیان کرتی ہیں کہ میں نے عرض کیا: یارسول اللہ مان اللہ اللہ ا ملائن البرم کوکیابات بنسار بن ہے؟ آپ سلائن البرم نے فرمایا: میری امت کے کچھلوگ مجھ پر بپش کیے گئے جوالٹد کی راہ میں اس طرح بیٹھے ہوئے تتھےجس طرح باد شاہ تختوں پر بیٹھے ہوتے ہیں یاان کی مثال ان بادشا ہوں کی طرح تھی جوتختوں پر بیٹھے ہوئے ہوتے ہیں، اس میں (رادی) اسحاق کونٹک ہے۔حضرت ام حرام نے بیان کیا ہے کہ میں نے عرض كيا: يارسول اللدمان التي إتي الإيران المالي عافر مايية كماللد مجصحان مجاهدين مي س كرد --پس رسول التد من تقاليكيم في ان ك لئ دعاكى پھررسول التد من تقاليكيم في ابنا سرركاديا (سو گئے) پھر آپ مان الیہ (دوبارہ) ہنتے ہوئے بیدار ہوئے میں نے عرض کیا: يارسول التدمان فالياية ! آپ كس بات پر بنس رب بي ؟ آپ مان فالية من فرمايا: ميرى امت سے پچھلوگ میرے سامنے اس طرح پیش کئے گئے کہ وہ اللہ کی راہ میں جھاد کر رہے ہیں جس طرح آپ نے پہلی بارفر مایا تھا حضرت ام حرام بیان کرتی ہیں کہ میں نے عرض كيا: يا رسول اللد مان الديمة آب اللد تعالى سے دعا تيج كماللد محصان مجامدين ميں سے کر دے۔ آپ ملائل ایل نے فرمایا: تم پہلے مجاہدین میں سے ہو۔ پس وہ حضرت معادیہ بن ابوسفیان (رضی اللَّدعنہ) کے زمانہ میں سمندری سفر پر روانہ ہوئیں پھر جب (واپسی میں) وہ سمندر سے باہر آئیں تو ان کی سواری نے ان کو پنچ گرادیا۔ پس وہاں ہی جاں بحق ہو کمیں (میح ابخاری کتاب الجعاد والسیر حدیث ۲۷۸۸) اس حدیث میں حضرت امیر معادیہ (رضی اللہ عنہ) کی فضیلت ظاھر ہوتی ہے، اور حضرت ام حرام کی شہادت، حضرت ام حرام رشتہ میں آپ مان شاہر کی خالہ کی تفسیں اس کے متعلق شیخ نور الحق دہلوی

## 14+

عليه الرحمة فرمات بين بعض كويند كه خاله رضاعي آمحضرت ملى البير بوديا خاله پر آمحضرت ملى البير يا خاله جد آمحضرت ملى البير چنانچه معلوم شد كه ما در عبد المطلب از بن النجار بود (تيبير القارى، ج ٣٠ س)

یہ مندری راستہ سے جماد کب ہواتھا۔ اہل سیر نے لکھا ہے کہ یہ جاحدین حضرت عثمان (رضی اللہ عنہ) کے زمانہ میں تھے۔ زبیر بن ابی بکر نے بیان کیا ہے کہ حضرت عثمان (رضی اللہ عنہ) کی خلافت میں حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) نے مسلما نوں کی قیادت کرتے ہوئے قبرص کی طرف جہاد کیا تھا اور ان کے ساتھ حضرت ام حرام تھیں ج حضرت عبادہ بن صامت کی زوجہتھیں۔ جب وہ سمندری سفر سے واپسی میں بحری جہاز سے اتریں تو چر پر سوار ہو کی اور اس سے گر کر شہید ہو گئیں (اور وہاں ہی ان کی قبر ہے)۔ ابن المکلی نے بیان کیا ہے کہ پیٹر زوہ اٹھا کی ((۲۸) حجری میں ہوا تھا۔ سے ایرین تو کھر کی میں ہوا تھا۔

حضرت ام حرام (رضى الله عنها) كى قبر

علامه بدر الدين محمود عينى متوفى ٨٥٥ ه فرمات بي فَقَدْرُهَا هُذَالِك يُعَظِّمُونَ وَيَسْتَقُونَ بِه وَيَقُولُونَ قَدْرُ المَرْأَةِ الصَّالِحة (عمرة القارى ج ١٢ ص ١٢٣) توان كى وبال قبر جلوگ ال كى عزت كرتے بي ال قبر كے پال بارش طلب كرتے بيل اورلوگ كيتے بيل يدنيك ورت كى قبر ج ا حضرت ام حرام رضى الله عنها نے راه خدا ميل شهادت پائى الله تعالى فرما تا ج وَمَنْ يَخُونُ جُعِنْ بَدْنِهُ مُهَا جِرًا إلى الله وَدَسُوْلِهِ فُمَّدَ يُدْدِ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ

111

آجرئ على الله (النساء • • ا) اور جو الله اور اس كے رسول ملاظ اللہ ہم كی طرف اپنے گھر *سے ہجرت کرتے ہوئے نگلے پھر*اس کوموت آلے تو اس کو اس کے لئے اس کا اجراللہ کے ذمہ ہے۔ <u> غز وہ قسطنطنیہ میں شرکت کرنے والوں کے لئے مغفرت کی بشارت</u> حضرت عمير حضرت عباده بن صامت (رضى اللد عنهما) کے پاس آئے اور وہ مص کے ساحل پر اتر رہے تھے اور حضرت عبادہ اپنے مکان میں تھے اور ان کے ساتھ حضرت ام حرام (رضی اللّٰدعنہ )تھیں یحمیر نے کہا: پس ہم کو حضرت ام حرام نے حدیث بیان کی انہوں نے کہا کہ میں نے نبی سائن اللہ کو فرماتے ہوئے سنا ہے آؤ ک جدیش مین اُمَّتِي يَرِزُونَ مَدِينَةً قَيصَرَ مَعْفُورٌ لَّهُم كَهمِرِيامت مِي سے جو پہلاشکر سمندر کے راستہ جھاد کرے گاتھیت ہیہے کہ اس نے جنت کو داجب کرلیا ہے۔ حضرت ام حرام نے بتایا کہ میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ میں بھی ان میں ہوں گی؟ آپ مان اللہ اللہ میں جو اللہ اللہ اللہ اللہ ال فرمایا: ہم ان میں ہوگ۔ نبی سائن البر نے فرمایا: میری امت میں سے جو پہلا شکر قیصر کے شہر (قسطنطنیہ) میں جھاد کرے گاوہ بخشاہوا ہوگا۔ میں نے عرض کیا: پارسول اللہ میں بھی ان میں ہوں گی؟ آپ مان اللہ الج نے فرمایا: نہیں (صحیح ابخاری کتاب الجھادو السیں، باب ماقِيل في كتاب الروم، حديث ٢٩٢٣) \_ بيغزوه (٥٢) ، جرى ميں مواتھا۔ اس میں ام حرام نہیں تھیں کیونکہ وہ پہلے غزوہ میں تھیں۔ اس غزوہ میں حضرت ابوایوب انصاری (رضی اللّدعنہ) فوت ہوئے شکے اور اسی میں پزید بن معاویہ بھی شریک تھااور حضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) کی خلافت میں یزید کا امیر شکر ہونا (صحیح ابخاری کی

172

حدیث نمبر ۱۸۶ کتاب التحجد سے) ثابت ہے اور متعفور لیکھر کا مطلب ہے کہ ان جھاد کرنے والوں کے جوجھاد سے قبل گناہ ہوئے تتھے وہ بخش دئے جائیں گے۔ حافظ ممادالدین ابن کثیر متوفی ۲۷۷۷ حاکظتے ہیں بیردایت صحاح ستہ میں صرف امام بخاری نے بیان کی ہےالبتہ بیچق نے بچل بن حمزہ قاضی سے ایک ایسی ہی روایت ذکر کی ہے۔اس حدیث میں دومر تبہ جہاد کرنے والوں کا ذکر ہوا ہے۔اور پہلا جہاد کے اچ یا ۲۸ چیس ہوا، حضرت عثمان (رضی اللّٰدعنہ) کی عہدخلافت میں جب امیر معاویہ (رضی اللَّدعنه) شام میں حاکم بتصام حرام (رضی اللَّدعنہا) اپنے خاوند کے ہمراہ کَئیں اور واپسی میں فوت ہو گئیں۔ دوسرا جہاد ۳۵ چرمیں قسطنطنیہ میں ہوا،اس کے امیر کارواں یزید بن معاویہ تھا،ان کے ہمراہ حضرت ابوایوب انصاری (رضی اللہ عنہ ) بھی جہاد میں شریک ہوئے اور وہی**ن نوت ہ**و گئے۔ (البدایہ دانھایہ، ج، کتاب المعجز ات) بخارى كتاب المحجد مي ب أبو أيُوب صاحب رَسُولِ الله عظم في غزوته الَّتِى تَوَفِي فِيْهَا وَيَزِيْلُ بْنُ مَعَاوِيَةُ عَلَيْهِمُ بِأَرْضِ الرُّوْمِ (بخارى مدين نمر ١٨٦) حضرت ابوایوب صحابی رسول ملائظتین ستھے جواس غزوہ میں فوت ہو گئے ستھے جوارض ردم میں ہوا تھااوریزیدین معاوریاُن پرامیرتھا۔اس کی شرح میں علامہ بدرالدین عینی فرماتے ہیں اور حال بیہ ہے کہ یزید بن معاویہ بن ابی سفیان اپنے والد حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کی طرف سے ان کا امیر تھا بیغز وہ قسطنطنیہ کے شہر میں ہوا تھا۔ بیلوگ •۵۵ کے بعداس میں پہنچے تھے (عمدۃ القاری ج ۷ ص ۲۲ ۳)اوریز ید مغفرت عموم کی بشارت سے خارج سے (عمدہ القاری ج<sup>ہ</sup>ا م۲۸۷) پیغز وہ کس سن ہجری میں ہوا، بعض

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

کہتے ہیں ۹ ۳ ہ یا ۹ ۵ ہ یا ۵ ۳ ہ میں ہوا تھا۔ (دانلہ اعلم بالصواب) غزوہ قسطنطنیہ میں حضرت ابوابوب (رضی اللہ عنہ) کی وفات

وَ قَلُ إِشْتَرَكَ فِي غَزُوَةِ القُسُطُنُطُنْيَةِ عَلَدٌ مِّن كُبَرَاءِ الصَّحَابَةِ رِضُوَانُ اللهَ عَلَيْهِمْ طَلَبًا لِلْمَغْفِرَةِ الَّتِي بَشَرَ بِهَا رَسُوْلَ اللهِ عَظِرَةِ فِي <u>ۿڹۣ؋ؚٳڵۼؘۯ۫ۅ</u>ٙۊ۪ٚػؘٳڹٙؾؙۅؘڣٵؿؙٳٙۑٱؾؙٞٶؚٛٳٳڵڹؙڞٳڔؚؽۥڗۻۣؾٳڸڽؗڠڹؗۿۥۅٙڣۣۮ۬ڸػؾڠؙۅٛڵ ٳڹٛڹؙػؿؽڔۣۅؘػؘٳڹۧٮؙۊڣؘٲؿؙ؋ؠؚڹؘڵٳۮؚٳڵڗ۠ۅٛڡڔۊٙڔؽڹٞٵڡؚڹ۫ڛؙۅ۫ۮؚؚۊؙڛٛڟڹٛڟڹٛؾ؋ۅػٳڹ؋ۣ جَيْش يَزِيْنُ بْنُ مَعَاوِيَةً، وَ إِلَيْهِ أَوْطى وَ هُوَ الَّنِ يُ صَلَّى عَلَيْهِ (مرديات خلافة معاديه ص۳۲۰) ترجمہ: اور غزوہ قسطنطنیہ (استانبول) میں بڑے بڑے صحابہ کی ایک تعداد شریک ہوئی تھی، اللہ ان سب پر راضی ہو، بخش کی طلب کے لئے جس کی بشارت رسول اللَّد مالينُ الله عنه المالي الم کثیر لکھتے ہیں کہ بلا دروم میں آپ کی وفات ہوئی تھی قسطنطنیہ کی دیوار کے قریب اور اس لشکر میں پزیدین معاد ہیجی تھااور حضرت ابوابوب انصاری نے ان کو دصیت کی تھی اور اس نے ابوا یوب انصاری (رضی اللہ عنہ) کی نماز جنازہ پڑھی تھی۔

امام شمس الدين ذهبي لکھتے ہيں: كەداقىرى نے كہا ہے كەخفرت ابوايوب ٥٢ ھ ميں دفات پائى وَصَلَّى عَلَيْهِ يَزِيْنُ وَدُفِنَ بِأَصْلِ حِصْنِ الْقُسُطُنْطُنْيَةِ (سِرالاعلام، اعلام العلاء برج س ٣٣٢) كەان پريزيد نے نماز جنازہ پڑھى اور انہوں نے قسطنطنيہ كے

قلع کے پنچ دن کیا گیا۔ بیان کیا گیا ہے کہ یزید بن معاویہ نے روم کے شہروں میں جہاد کیا یہاں تک

قسطنطنیہ پہنچ گیااور اس کے ساتھ سادات صحابہ کی جماعت بھی تھی۔ ان میں ابن عمر ابن عباس ابن زیر اور ابو ابوب الانصاری اور حضرت ابوب انصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہم وہاں قسطنطنیہ کے دیوار کے قریب ہی وفات پائی وَقَبْوَ کَھٰ ھُذَاک تَسْتَقِی بِدوالرُّوْ مُراذَا تَحْطُوْ المُحمد القاری ج 10 ص ۲۷۷) اور آپ کی قبر وہاں ہے، اہل روم اس کے دسیلہ سے (اللہ تعالیٰ) بارش طلب کرتے ہیں جب وہ قحط میں مبتلا ہوتے ہیں۔ خافظ عماد الدین لکھتے ہیں کہ واقدی نے بیان کیا ہے مات ابو ایوب بارض

الروم سنة ثنتين وخمسين ودفن عن القسطنطنية وقبرة هنالك يستقى به الروم اذا تحطوا وقيل انه مدفون فى حائط القسطنطنية وعلى قبرة مزار ومسجل وهم يعظمونه (البرايه والنمايين ٨ ص ٩٢) - حفرت ابو ايوب (رضى الله عنه) في ٢٢ ه مي روميول كى زين مي وفات پائى اور قطنطنيه ك قريب ذفن ہوئے اور جب روميول ميں قط پرتا جو وه قبر كے وسيله سے بارش طلب كرتے بيں اور بعض كا قول جكماً كو قطنطنيه كى باغ ميں دفن كيا اور آ چر پر مزار جاور مجد اور اس كى لوگ تعظيم كرتے بيل -

حضرت ابوابوب انصاری (رضی اللَّدعنہ)

چونکہ یہاں حضرت ایوب انصاری کا ذکر ہور ہا ہے اس لئے ان کا تعارف پیش کرنا ضروری ہے۔ خالد نام، ابو ایوب کنیت۔قبیلہ خزرج کے خاندان نجار سے تھے۔ سلسلے نسب یہ ہے خالد بن زید، بن کلیف، بن ثعلبہ، بن عوف خزر جی۔ خاندان نجار کو قبائل مدینہ میں خود بھی متاز تھا۔تا ہم اس شرف نے حامل نبوت مان تطالی ہے کی وہاں نصیال

قرابت تقی، اس کو مدینہ کے اور قبائل سے متاز کر دیا تھا۔ ابوایوب (رضی اللہ عنہ) اس خاندان کے رئیس تھے۔ حضرت ابوایوب انصاری (رضی اللہ عنہ) بھی ان منتخب بزرگان مدینہ میں ہیں جنہوں نے عقبہ کی گھاٹی میں جا کر آنحضرت ملین ایک کے دستِ مبارک پر اسلام کی بیعت کی تھی۔ حضرت ابوایوب مکہ سے دولت مند ، ایمان لے کر پلنے تو ان ک فیاض طبع نے گوارہ نہ کیا کہ اس نعمت کو صرف اپنی ذات تک محد ودر کھیں۔ چنا نچہ اپن وعیال ، اعز ہ واقر باء اور دوست واحباب کو ایمان کی تلقین کی اور اپنی بودی کو حلقہ تو حید میں داخل کیا۔ اور جب نبی کر یم سان ایکن تی جرت فر مائی تو سات ماہ تک آپ ملین ایک تر بان حضرت ایوب انصاری کے مکان میں قیام فر مایا اس لیے آپ نبی مان تا تی ہے میز بان

صاحب الا کمال کھتے ہیں کہ آپ فوج کی حفاظت کرتے ہوئے قسطنطنیہ میں ۵۱ صلی وفات ہوئی۔ اور بیاس وقت یزید بن معاد بیہ کے ساتھ تھے جب کہ الحکے والد (حضرت معادیہ) قسطنطنیہ میں جہاد کرر ہے تقوان کے ساتھ (شریک جہاد ہونے کے لئے) نظے اور پیار ہو گئے، پھر جب بیاری کا ثقل بڑھ گیا تو اپنے اصحاب کود صیت فر مائی کہ جب میر اا نقال ہوجائے تو میرے جناز ے کو اٹھا لیٹا۔ پھر جب تم دشمن کے سامنے صف بستہ ہوجا د تو مجھا پنے قد موں کے نیچ دفن کر دینا۔ تو لوگوں نے ایسا ہی کیا۔ آپ کی قبر قسطنطنیہ کی چارد یواری کے قریب ہے جو آج تک مشہور ہے جس کی تعظیم کی جاتی ہے۔ اور

اس کے دسلے سے بیارلوگ خدا سے شفاح چاہتے ہیں تو شفا پاتے ہیں (الاکمال) سلطان محمد فاتح نے غالباً 24 مہ میں آپ کی قبر تلاش کی اور اس کے پاس مسجد

### 177

تعمیر کی جس کوجامع ابوایوب انصاری کہاجاتا ہے۔ محلہ کانام ابوایوب انصاری کے نام سے مشہور ہے۔ اور حضرت ابوایوب انصاری کا مزار پر انوار مرجع خلائق ہے: کہ اہل ایمان آپ کے مزار کی زیارت کرتے ہیں، تلاوت کرتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ سے دعائیں مائگتے ہیں۔

خیل رہ کہ جنوری ۲۰۱۲ء میں قاری غلام مصطفیٰ (سلمہ الله) نے ترکی کا مختصر سادورہ کیا تھا۔ حضرت ابوا یوب خالدزید انصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی قبر کی زیارت کا شرف حاصل کیا اور فاتحہ خوانی کی اور حضرت مولا ناروم کے مزار پر بھی حاضری دی۔ واپسی پر مشہور ومعروف تفسیر تاویلات القرآن لامام ابی منصور محمد ما تریدی ۱۸ جلدوں میں خرید کر لاکی۔ اس تفسیر کا ذکر کتا بوں میں تاویلات اہل السنت یا تاویلات القرآن کے نام سے ہوتا رہا ہے اور علاء کو اس کے حصول کی بڑی خواہش تھی لیکن مصنف علیہ الرحمة کی وفات کے گیارہ سوسال بعد شاکتے ہوئی ہے۔ امید ہے کہ دیر پایاد گا رر ہے گی۔ انشاء اللہ ۔ <u>گستان خامیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کو من اور کی گی کی م</u>

ابراہیم بن میسرہ رحمہ اللہ تعالیٰ سے مروی ہے کہ میں نے عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ کوخلافت کے زمانہ میں کسی کو مارتے نہیں دیکھا سوائے ایک شخص کے جس نے حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کو برا کہا تھا۔انہوں نے اسے کوڑے مارے (طبقات ابن سعد ج ۵ ص ۲۸۹ اردو) ۔ معلوم ہوا کہ حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کی شان میں گتاخی کرنے والاسز اکا مشتحق ہے۔

<u> گستاخ حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے پیچھے نماز مکر وہ تحریکی</u> فقیہ اعظم مفتی ابوالخیر محد نور اللہ نعیمی ہر حمد اللہ تعالیٰ سائل کے جواب میں لکھتے ہیں کہ اہل السنۃ والجماعت کا بیعقیدہ اظہر من اشمس ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق دعمر فاروق رضى الله تعالى عنهما بعد الانبياء والرسل افضل البشربين اوريونهى حضرت معاويه بن الي سفيان (رضی اللہ عنہما) صحابی اور واجب الاحتر ام ہیں لہذا ایسے شخص کے پیچھے تن کی نماز مکروہ تحریمی اور واجب الاعادہ ہے (فادی نوریہ جام ۳۲۰) حضرت معاویہ حضرت علی (رضی اللہ عنہما) کے ضل دکمال کو مانتے تھے حضرت امیر معاویہ (رضی اللَّدعنہ) حضرت علی مرَّضٰی (رضی اللَّدعنہ ) کے فضائل وكمالات كوجاني اور مانتے تھے اور اپنے آپ سے ان كوافضل سمجھتے تھے اور خلافت كے لائق انہی کو بجھتے بتھے۔انہوں نے اپنی زندگی میں پی سی تھی نہیں کہا تھا کہ میں حضرت علی مرتضی (رضی اللہ عنہ) سے افضل ہوں یا میں زیادہ خلافت کامستحق ہوں۔ان کے دل میں حضرت علی مرتضیٰ (رضی اللہ عنہ) کا ادب واحتر ام پایا جاتا تھا۔علامہ خیالی فرماتے بل فَإِنَّ مَعَاوِيَةَ وَآحُزَابَهُ بَغَوْا عَنْ طَاعَتِهِ مَعَ إعْتَرَافِهِمْ بِأَنَّهُ ٱفْضَلُ وَاعْل ٱهُلِ زَمَانِهِ وَ أَنَّهُ ٱلْاحَقُّ بِٱلْامَانَةِ مِنْهُ بِشُبَّةٍ هِي تَرُكُ الْقَصَاصِ عَن قَتْلَة میں اللہ عنہ اور ان کے گروہ نے عنور میں اللہ عنہ) اور ان کے گروہ نے عنہ کا اور ان کے گروہ نے حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کی اطاعت سے انحراف کیا باوجود بکہ وہ سب اس کے مقرر اورمعترف يتصركه حضرت على (رضي اللَّدعنه) المي نتمام ابل زمانه سے افضل ہيں اور سب سے زیادہ خلافت اور امامت کے مشتحق ہیں باوجود اس اقرار کے ان کی طاعت سے

انحراف ایک شبہ کی بنا پر تھا وہ بیر کہ حضرت عثمان غنی (رضی اللہ عنہ) کے قاتلوں سے فی الفورقصاص كيون بيس ليتے -معلوم ہوا ان کا اختلاف اجتھادی تھا کہ وہ قصاص عثان (رضی اللہ عنہ) کا لینا زیادہ مقدم بجصتے بتھےاور جب حضرت علی مرتضیٰ (رضی اللّٰدعنہ) شھید ہوئے تو آپ کونم ہوا۔ <u>حضرت علیؓ کی شھادت پر حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہما) کا تأسف</u> چنانچه حافظ ابن کثیر مرحمه الله تعالى (متوفى ٢٧٧٥) لکھتے ہیں کہ حضرت على بن ابی طالب کی شہادت کی اطلاع حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ ) کو ہوئی تو وہ اس دقت ا پنی بیوی فاختہ بنت قر ظہ کے ساتھ گرمیوں کے ایک دن سوئے ہوئے تھے۔شہادت کی اطلاع سن کراٹھ بیٹھے اور اِتّا یلتہ قوانّا اِلّیہ دَاجِعُوْنَ پڑھا اور رونے لگے۔ بیہ منظرد کیھ کر فاختہ نے ان سے کہاکل تو آپ ان پر تنقید کرتے تھے اور آج ان پر رور ہے ہیں۔ اس پر حضرت معادیہ (رضی اللہ عنہ ) نے فرمایا تیرا ناس ہو۔ میں تو اس وجہ سے رور ہا ہوں کہ لوگ اس کے حکم دعلم وضل اقد میت اور بھلائی سے محروم ہو گئے (البدایہ دانھا یہ ۲۰ ص ۱۷ اردد عربی ۲۹ ۳) ۔ اگر حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کو حضرت علی (رضی اللہ عنہ) سے دشمنی ہوتی تو آنکھیں اشکبار نہ ہوتیں یفور کریں۔اور آپ کی زوجہ محتر مہنے پی ہیں فرمایا کہ آپ تو حضرت علی مرتضی (رضی اللہ عنہ) کوسب وشتم کیا کرتے تھے بلکہ فرمایا کہ آپان سے لڑتے تھے۔ حضرت علی (رضی اللّٰدعنہ) کے اصحاب میں سیے ضرارالصدائی آنجناب رضی اللّٰد عنہ کے انتقال کے بعد حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ ) کی خدمت میں پہنچا تو امیر

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

179

معاویہ (رضی اللہ عنہ) نے فرمایا کے میرے سامنے حضرت علی المرتضی (رضی اللہ عنہ) کے اوصاف بیان کریں۔تو پہلے توضرار نے کہا کہ مجھے اس بات سے معاف رکھے کیکن حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ ) نے فرمایا کہ اللہ کی قشم تجھے ضرور بیان کرنا چاہئے۔ پس اس نے توصیف علی کامضمون بیان کیا۔حضرت امیر معادیہ (رضی اللّٰدعنہ ) س کر رونے لگے تی کہ آپ کی دار ھی آنسوؤں سے تر ہوگئ (الاستیعاب، شرح نیج البلاغہ) حضرت مولانارومى عليه الرحمة فرماتي بي خوشتران باشد که سردلبران گفته اید در حدیث دیگران ہیروایت سی ، شیعہ علاء نے بیان کی ہے۔ اس سے سی مجھا جا سکتا ہے کہ حضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) کو حضرت علی (رضی اللّٰدعنہ) سے کوئی ذاتی عنادنہیں تھا۔ ددنوں ہی قریشی بتھے، دونوں کا ایک ہی خاندان تھا تو درمیان میں سیاسی اختلاف ہوئے مگرایک دوسرے کااحترام کرتے تھے۔اس لئے ہمیں بھی ان کااحترام کرنا چاہئے۔ <u>حضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ ) کا اہل بیت عظام سے سن سلوک</u> حضرت امیر معاویہ (رضی اللَّدعنہ) اہل بیت کا احتر ام کرتے اور حسنین کریمین (رضی اللہ عنہما) سے بہت حسن سلوک فرماتے اور حضرت حسنین کریمین (رضی اللہ عنہما) بھی ان کوا پناامیر تسلیم کرتے تھے۔حضرت حسنین کریمین (رضی اللہ عنہما) کے ساتھ حسن سلوک کرنے کی تواریخ میں بہت سے دا قعات ہیں ان میں سے ایک دا قعہ ہیہ ہے جس کو حضرت سید ابوالحسن علی ہجو یری بیان کرتے ہیں۔ روزے مردے نبر دیک دے آمد وكفت ياليسررسول الثدمن مرد درويشم اطفال دارم مرااز توقوت امشب بايدحسين (رضى

#### 12+

اللَّدعنه) دے راگفت بنشیں کہ امرارز قے درراہ است تا بیارندیسے برنیا مد کہ پنج صرہ از دیناربیا دردنداز نز دامیر معاویه (رضی الله عنه) اندر ہرصرہ ہزار دینار بود دگفت که معاوبیازتوعذررمی خواہد دمی گوید کہ ایں دجہ مقدارا ندر دجہ کہتر ال خرچ کن تابرا تر ایں تیاری نیکوتریں داشتہ آید حسین (رضی اللہ عنہ ) اشارت بداں دردیش کردتا آن پنج صرہ برودادند ( کشف الحجوب ۹۵)۔ ایک دن ایک آ دمی امام حسین (رضی اللہ عنہ ) کے پاس آیا اور بولا کہ اے رسول کے فرزند میں فقیر بال بچہ دار ہوں۔ آج رات کی روثی چاہتا ہوں آپ نے فرمایا کہ ٹھہر وہارارزق راستہ میں ہے وہ پنچ جانے دوزیا دہ عرصہ نہ گزرا تھا کہ امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے پاس سے آپ کی خدمت میں پانچ تھیلیاں پہنچیں ہرایک میں ہزار ہزارا شرفیاں تھیں ادر لانے والوں نے پیغام دیا کہ معاد یہ (رضی اللہ عنہ) معذرت کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ معمولی نذرانہ اپنی معمولی ضرورتوں میں خرچ فرمادیں، اس کے بعداس سے بہت زیادہ حاضر کیا جائے گا۔حسین (رضی اللہ عنہ) نے اُس فقیر کی طرف اشارہ فرمایا اور پانچوں تھیلیاں اُسے بخش دیں۔ اس دا قعہ سے چند باتیں معلوم ہیں: ا) حضرت امام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی کرامت ہے کہ فرمایا ہمارا رزق آنے والا ہے، انتظار کرو۔ ۲) حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالى عنه كي عقيدت اورمحبت ظاہر ہوتی جواہل ہيت سے تھی اور جو حضرت داتا كو مانے والے ہیں ان کوجان لینا چاہیے کہ حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ ) وہ قابل احتر ام شخصیت ہے جن کی عقیدت ومحبت کا ذکر حضرت علی ہجو یری نے کیا ہے۔ ۴) حضرت امام حسین (رضی اللَّدعنہ) بہت شخی شفے کہ وہ پانچ تقیلیاں جو آپ کو دی گئیں تقیس وہ یا پخ

کی پانچ ہی سائل درویش کودے دیں۔ حافظ عماد الدين ابن كثير مرحمه الله تعالى (متوفى ٢٧٢٢) لكص بي كه حضرت حسن بن علی، حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہم ) کے پاس آئے اور آپ نے حضرت حسن (رضی اللہ عنہ) سے کہا میں آپ کوا یہا عطیہ دوں گا جو مجھ سے پہلے کسی نے ہیں دیا، پس آپ نے انہیں چار کروڑ عطیہ دیا،اورایک دفعہ حضرت حسن اور حضرت حسین (رضی اللہ عنہم) آپ کے پاس آئے تو آپ نے فور انہیں دولا کھ عطیہ دیا اور دونوں سے کہا مجھ سے پہلے کسی نے اتناعطیہ ہیں دیا حضرت حسین (رضی اللہ عنہ)نے آپ سے کہا، آپ نے ہم سے افضل کسی خص کوعطیہ ہیں دیا اور ابن ابی الد نیانے بیان کیا ہے کہ یوسف بن موی نے ہم سے بیان کیا کہ جریر نے بحوالہ مغیرہ ہم سے بیان کیا کہ حضرت حسن بن علی اور حضرت عبدالله بن جعفر نے حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہم) کی طرف پیغام بھیجااور ان سے مال کا مطالبہ کیا تو آپ نے ان دونوں کی طرف یا ان دونوں میں سے ہرایک کی طرف ایک لاکھ درہم بھیج، حضرت علی (رضی اللّٰدعنہ) کو اس کی اطلاع ملی تو آپ نے ان دونوں سے فرمایا، کیاتمہیں شرم نہیں آتی ؟ وہ ایک ایساشخص ہے کہ ہم صبح دشام اس کو بآ بروکرتے ہیں اورتم اس سے مال مائلتے ہو۔ان دونوں نے کہا آپ نے ہمیں محروم کیا ہے اور وہ جمیں بکثر کے دیتے ہیں اور اصمعی نے روایت کی ہے کہ حضرت حسن اور حضرت عبد الله بن زبیر، حضرت معاویہ (رضی الله عنه) کے پاس گئے تو آپ نے حضرت حسن (رضی اللہ عنہ) سے فر مایا اے پسر رسول خوش آمدید، اور آپ کو نتین لاکھ درہم دینے کا ظلم دیا اور حضرت ابن زبیر سے کہار سول اللہ من شاہ ایج کے چھو بھی زاد خوش

آمديد، اور آپ کوايک ايک لا کھ درہم دينے کا حکم ديا۔ (البداية دانعاية اردد<sup>م ۱</sup>۷)۔ معلوم ہوا کہ حضرت امير معاديد (رضی اللّٰدعنہ) کواہل بيت رسول اللّٰد ماللَّظْنَاتِيم کے ساتھ بڑی عقيدت اور محبت تھی اور ہرتشم کی خدمت کيا کرتے تھے۔ جواختلاف ہوئے ان سے يہ نہيں ثابت ہوتا کہ ان کواہل بيت سے محبت نہيں تھی۔ <u>حضرت امير معاويد (رضی اللّٰدعنہ) کا جذبۂ صادق</u> امام ابوالفضل قاضی عياض لکھتے ہيں کہ جب حضرت امير معاديد (رضی اللّٰدعنہ)

کو می خبر ملی کہ کابس (عابس) بن ربیعہ بھری حضور ملاظ تیں ج مشابہ تصح تو ایک مرتبہ جناب کابس امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے پاس تشریف لائے تو امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) ان کے استقبال کے لئے کھڑے ہو گئے۔ آگے بڑھ کر ان کا استقبال کیا اور ان کو اپنی مسند پر لاکر بٹھایا۔ ان کی پیشانی کو بوسہ دیا اور حضور ملاظ تیں ج کی مشاببت کی وجہ سے مرغاب کا علاقہ انہیں عنایت کیا (النفاء جریف حقو قالم طلق م شرح نیم الریاض ج سم ۵۰۰)

حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے دشمن کی بارگاہ حیدری سے سز ا شیخ عبد الخالق صاحب تذکرہ آ دمی فرماتے ہیں کہ ایک سید کو امیر معادیہ (رضی اللہ عنہ) سے دلی عدادت تھی۔ ایک دن وہ حضرت کے مکتوبات کا مطالعہ کر رہا تھا کہ حضرت امیر معادیہ (رضی اللہ عنہ) کی تعریف کا مقام آیا تو اس نے بیز ار ہو کر مکتوبات ز مین پر چھینک دیا۔ رات ہو کی تو خواب میں دیکھا کہ حضرت شیخ تشریف لائے ہیں اور اس کے دونوں کان چکڑ کر خصہ سے فرمایا کہ اے نادان ، ہمارے کلام پر اعتراض کرتا ہے۔ اگر میری بات پر یقین نہیں ہے تو آ میں تجے حضرت علی المرتضیٰ رضی اللہ تعالی عنہ کی

یدمت میں لےجاتا ہوں۔ چنانچہاسے کشاں کشاں آپ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی غدمت لے گئے اور آپ کے روبر و کھڑا کر کے عرض کیا یا حضرت میہ آ دمی حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تعریف ومدح کے بارے میں مجھ پراعتر اض کرتا ہے اور میر ک كتاب زمين پر چينكتاب - أس بارے ميں ارشادفر مايئے - جناب مرتضى (رضى اللَّدعنه) نے اسے مخاطب کیا۔ فرمایا ہر گزیپنمبر مان الہ کی کے صحابہ سے دشمنی نہ رکھنا۔ ہمیں معلوم ہے كه بم ني سنيت مع دله ومقاتله كيا يتم بي رسول الله مالي المي كم حصابه براعتراض کرنے یا شیخ احمد کی بات سے روگردانی کی جرات نہیں ہونی چاہیے جو عین حق ہے۔ اس سیر نے جب سے بات سی تو اسے دہم ہوا اور وہ دلائل تلاش کرنے لگا۔ دوبارہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے شیخ احمہ کومخاطب کر کے فرما یا ابھی اس جاہل کا دل نورنصیحت سے منور نہیں ہوا۔ ایک زبردست مکا اس کے منہ پر مارو۔ مکا لگتے ہی سیرا پنے عقیدے سے تائب موگیا۔ اس کا دل صاف موگیا۔ جب وہ بیدار مواتوا پنے منہ پر مکالکنے کی سوجن موجود بائی۔فور احضرت مجدد سرحمه الله تعالیٰ کی خدمت میں حاضر موکر مرید موا اور سعادت دارین پائی (خزینة الامغاہ ج ۳ محزن ۳، ص ۱۷۲) میزوش میں بھی سید صاحب کی ہے کہ انہیں توفیق ہدایت مل کمی تو کامیابی حاصل ہوگی ۔ ابن عساکر نے ابوزرعہ رازی سے روایت کی ہے کہ ایک شخص نے انہیں کہا میں حضرت معادیہ (رضی اللّدعنہ) سے بغض رکھتا ہوں۔ انہوں نے بوچھا کیوں؟ اس نے

جواب دیا اسلئے کہ انہوں نے حضرت علی (رضی اللّٰدعنہ) سے جنگ کی ہے۔ ابوزرعہ نے اس شخص سے کہا تیراناس ہو! حضرت معادیہ (رضی اللّٰدعنہ) کا رب رحیم ہے اور مذمقا بل

121

کریم ہےتوان دونوں کے درمیان کیونکہ دخل انداز ہوتا ہے؟ رضی اللہ نہم ۔ حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کا ذکر خیر سے کرنا جائے حضرت عمر (رضى الله عنه) في فرمايا لا تَن كُوُوا مُعَاوِيَةَ إِلَّا بِخَيرٍ فَإِنَّى سَمِعتُ رَسُولُ الله عَظِيرَ يَقُولُ اللَّهُ مَر المَدِيدِ ( البراية والنماية ج ٨ ص ١٢٩ ) حضرت معاور پر (ضی اللہ عنہ) کا ذکر بھلائی ہے کرو کیونکہ میں نے رسول اللہ ملائظ ایچ کم سے سنا ہے کہ آپ مان ٹی پہلے ارشادفر مایا اے اللہ اسے ہدایت دے۔ ابوا دریس خولانی کہتے ہیں: جب حضرت عمر (رضی اللَّدعنہ) نے عمیر بن سعد (رضی اللَّدعنہ) کومُص کی گورنری سے معزول کیا تو معاویہ (رضی اللہ عنہ) کو حاکم بنایا۔ پس لوگوں نے کہاعمیر کو ہٹایا اور معاویہ کوحاکم بنایا! یعنی حضرت عمر (رضی اللّٰدعنہ) نے ٹھیک نہیں کیا۔ پس حضرت عمیر (رضی اللہ عنہ) نے کہالا تن کُرُوامُعَاوِيَةَ إِلَّا بِخِيرٍ معاد بيكا تذكره خير بی كے ساتھ كرو كيونكه مي في رسول اللد مان عليهم كوفر مات موت سنا باللهة اهديد اب اللہ!اس کے ذریعے (لوگوں کو)راہ دکھا (سنن جامعۃ ترمذی ج ص ۲۲۴)۔ <u>حضرت امیر معاویہ رضی اللّٰدعنہ کا گستاخ جہنمی کتاب</u> حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ ) کی محبت میں حضرت علی کی شان میں گستاخی كرناجا ئزنہيں،اسی طرح حضرت علی مرتضیٰ کی محبت میں حضرت امیر معادیہ پرضی اللّٰدعنہ کو نشان ملامت بنایا جائے اور ان سے بغض رکھا جائے بے سرو پاروایت کی روشن میں ان پر اعتراض اوران کی تنقید کی جائے۔ بیطریقہ کاربھی نہ جائز ہے۔ چنانچہ اعلیٰ حضرت امام احدرضا خان بريلوى قادرى لكھتے ہيں كم حضرت امير معاويد (رضى الله عنه) جليل for more books click on the link

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

القدر صحابي رسول مان فالية بي - اس مي كسى كو شك نهيس كرنا چاہيے كيكن خصرت على مرتضی رضی اللہ تعالی عنہ کا مقام ومر تبہ خلفاء ثلاثہ کے بعد سب سے افضل داعلیٰ ہے چنانچہ امام احمد رضاخان قادری بریلوی رحمہ اللہ تعالی بالجملہ ہم اہل حق کے نزدیک حضرت امام بخاری کوحضور پرنورامام اعظم سے دہی نسبت ہے جو حضرت امیر معاد بیرضی اللد تعالى عنه كوحضور يرنور امير المونيين مولى المسلمين سيرنا ومولناعلى المرتضى كرم الله تعالی وجہہالاتی سے کہ فرق مراتب بے شار اور حق بدست حیدر کرار، مگر معاویہ (رضی الله عنه) بھی ہمارے سردار، طعن ان پر بھی کار فجار (بد کاروں کا کام)، جومعاویہ (رضی اللَّدعنه) کی حمایت میں عیاذا باللَّداسد اللَّد کے سبقت داولیت وعظمت داکملیت سے آئکھ پھیر لے وہ ناصبی پزیدی،اور جوعلی کی محبت میں معاویہ (رضی اللہ عنہ) کی صحابیت ونسبت بارگا وحضرت رسالت تجعلا دے وہ نیعی زیدی، یہی روشِ آ داب بحد اللہ تعالیٰ ہم اہل توسط واعتدال کو ہرجگہ کمحوظ رہتی ہے، یہی نسبت ہمارے مزدیک امام ابن الجوزی کو حضور سید ناغوث اعظم اورمولا ناعلی قاری کو حضرت خاتم ولایت محمد میشیخ اکبر سے ہے، نہ ہم بخاری دابن جوزی دعلی قاری کے اعتر اضوں سے شان رفیع امام اعظم دغوث اعظم وشيخ اكبررضي اللد تعالى عنهم پر تجھا تر سمجھيں نہان حضرات سے کہ بوجہ خطافی الفہم معترض ہوئے الجعیں، ہم جانتے ہیں کہ ان کا منشاء اعتراض بھی نفسانیت نہ تھا بلکہ اُن اکابر محبوبان خداکے مدارک عالیہ تک درس ادراک نہ پہنچنا لاجرم اعتراض باطل اور معترض معذور، اورمعترض علیهم کی شان ارفع واقدس (نادی رضویه ج۱۰ ص۲۰) جس طرح حضرت على مرتضى (رضى الله عنه) كى عقيدت دمحبت ميس آكر حضرت امير معاديه (رضى الله عنه)

ک شان میں گستاخی کرنا ناجائز ہے اسی طرح تاریخی بے سرو پاردایات کو پڑھ کر حضرت امیر معاور په (رضی اللَّدعنه ) سے دشمنی اور بغض رکھنا بھی جائز ہیں۔ علامه شحصاب الدين خفاجي تسيم ورياض شرح شفاءامام قاضي عياض ميں فرماتے ہيں: وَمَن يَكُونُ يَطْعَنُ فِي مَعَاوِيَة . فَنَاكَمِن كِلَابِ الهَاوِيَة ترجمہ: جوحضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) پرطعن کرے وہ جہنمی کتوں میں سے ایک کتا ہے۔ (نیم الریاض ج س ۲۵۵۵ حکام شرعیت ص ۱۲۲ ) کیونکہ وہ جلیل القدر صحابی رسول مالى المالية و كو كلو كان الم <u>حضرت امیر معاویہ کی شان میں طعن تشنیع کا سلسلہ کب سے شروع ہوا؟</u> حضرت امیر معاویہ دخی اللہ تعالیٰ عنہ پرطعن تشنیع ، زبان درازی اورسوئے ادبی کرتا دوسری صدی تک بالکل نہیں تھا، (مقدمہ ابن خلدون) بعد میں بیہ بدترین سلسلہ جاری ہوا کہ پخالفین نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کونشان ملامت بنایا۔ان کے فضائل وکمالات کوفراموش کردیا۔اوراس وقت سے لے کرآج تک مسلمانوں میں بہت سے ایسے فرقے ہیں جو حضرت امیر معاویہ کی ہر دفت کی کر دارکشی کرتے ہیں اور ان کے دل خوف خداسے خالی ہیں۔حضرت امیر معاور پرضی اللہ عنہ کے خلاف لکھنے دالے بے شار ہیں ادرانہی میں ایک سیدحسن علی سقاف اردنی ہے۔جس نے بہت اپنی کتابوں میں حضرت امیر معاویہ کے فضائل و کمالات اور دینی تمام خدمات کا انکار کیا ہے۔اور اس نے

ا پنی کہابز هرالریہان میں اہل سنت کے جو بھی دلائل ہیں ان کارد کیا ہے۔اور اسی طرح اس نے تطہیر الجنان کہاب پر بھی شدید تنقید کی ہے۔ گھراس کے اور دیگر منگرین کی وجہ سے

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

124

ogspot.in

### 122

حضرت امیر معاویہ کی عظمت میں کوئی کمی نہیں آسکتی۔ اس لئے کہ ان کے پاس بدزبانی بد کلامی کرنے اور بے سر و پار تاریخی روایات کے سوالی کچھ بھی دلاکل نہیں ہیں۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی صحابیت فضائل و منا قب روز روثن کی طرح ثابت ہیں۔ <u>حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کو بُرا کہنا نا پیند ید محمل ہے</u>

علامه سعد الدين تفتازاني لكص بي وَبِالْجُهْلَةِ لَمْ يُنْقَلُ عَنِ السَّلْفِ الُمُجْتَهِدِيْنَ وَالْعُلَمَاءِ الصَّالِحِيْنِ جَوَازُ اللَّعْنِ عَلىٰ مَعَاوِيَةً وَآخُزَابِهِ لِآنَ غَايَتَهُ أَمْرِهِمُ الْبَغْيُ وَ الْخُرُوْجَ عَلَىٰ الْإِمَامِ وَ هُوَ لَا يُوْجِبِ اللَّعْنَ (شرح المقائد مع البراس ص۵۵)اورخلاصه کلام بیہ ہے کہ سلف مجتہد بین اورعلاء سے حضرت معادیہ (رضی التَّدعنہ )اور ان کی جماعت پرلعنت کا جواز جائز ہونامنقول نہیں ہے۔اس لئے کہ زیادہ سے زیادہ ان پرامام کے خلاف خروج دبغادت کاالزام ہے اور سے چیز لعنت کوداجب نہیں کرتی۔علامہ عبد العزیز پڑھاروی فرماتے ہیں کہ شارح علامہ تفتازانی نے بیہ کہ کر حضرت معاویہ رضی اللّہ عنہ پرلعنت جائز نہیں ہے اس عظیم صحابی کے قن میں کوتا ہی کی ہے، حالانکہ محد ثنین نے تصریح کی ہے کہ حضرت معاویہ بڑے اور مجتہدین صحابہ میں سے ہیں۔ علامہ عبدالعزیز بر حاروى لكص بن وَكَانَ السَّلَفُ يَغْضِبُونَ مَنْ سَبَّهُ وَطَعَنَهُ (نبراس ٥٥٠) \_ اور سلف (پہلےلوگ) جوحضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) کو برا کہنے سے غصے ہوتے۔اس لیے كه حضرت معاويه (رضى اللَّدعنه ) صحابي رسول ماليَّنالَيه من بي -علامه سعد الدين تفتازاني كاجار حانه كلام

علامه سعد الدين مسعود التفتازاني مرحمه الله تعالى شرخ مخضر معاني ،

ص اے پر مندالیہ کی بحث میں (آو تعظیم ، آو اِهانَة ) کے ماتخت تعظیم واھانت کر مثال دیتے ہوئے لکھتے ہیں، رّکت علیؓ علی (رضی اللہ عنہ) سوار ہو گئے اور هر بت مُعَاوِيَةُ: معاوميہ (رضی اللہ عنہ) بھاگ گئے۔

مخفر المعانى تحصي لكصح بيل ان المراد بعلق و معاوية صاحبا رسول الله ﷺ و لا يخفى ما فيه من سوء الادب في حق سيدينا معاويه رضى الله

عنه والجرءة عليه بما لإيليق بمنصبه (حاش مخضر المعاني، ص2) - اس ميں مرادنبی علیہالسلام کے دوصحابی ہیں،حضرت معاویہ اور حضرت علی (رضی اللہ عنہما) اور یہ بات کسی پر پوشیدہ ہیں ہے کہ اس میں سیدنا معاومیہ کی بے ادبی ہے اور ایسی بات لکھنے کی جرأت کرناان کے منصب کے لائق نہیں تھا کہ سید تا معاد بید ضی اللّٰہ عنہ کا ذکر اس طريقه يصنبي كرنا چاہيے تھا كيونكه اس ميں صحابي رسول مان فايتر کي تعظيم وتكريم نہیں یائی جاتی۔اس جگہ کوئی اور مثال بھی دے سکتے تتھے۔ بیہا نداز تحریر جارحانہ ہے۔ علامہ سعدالدین تفتازانی علم وضل کے آفتاب ومہتاب ہوئے ہیں اور اپنے زمانہ کے محققین میں سب سے بڑے محقق شصے اور اب بھی ان کی عظمت ویثان کا سورج ان کتابوں کی صورت میں نصف النھار کی طرح چمک رہا ہے: مشوح العقائد النسفی، التلويح على التوضيح، مطول، مختصر معاني، تهذيب المنطق و الكلام\_ لیکن صحابی رسول ملی تلایی کم مقام انبیاء اور رسل کے بعد امت میں سب سے افضل ہے۔خیال رہے سنین کریمن سے جوزیادہ محبت کا دعویٰ کرنے والے ہیں انہیں حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) پر تنقید نہیں کرنی جاہیے۔ جن کا احترام ہمارے اور آپ کے for more books click on the link

https://archive.org/details/@zonalbhasahattari

129

بزرگ حسنین کریمین کیا کرتے تھے ہم بھی ان کا احترام کریں۔ اللہ تعالیٰ توفیق ادب عطاءفر مائے مصحابہ واہل ہیت سے زبان ودل اورقلم کو حفوظ فر مائے بہ آمین ۔ از خداخوا بم توفيق ادب بجادب محروم مانداز فضل رب منکرین کی بدگوئی سے اعراض کریں علامه ابوالعباس احمد بن حجر مکی هیتمی (متوفی ۲۷۹ ه) لکھتے ہیں صحیح حدیث میں وارد ہوا ہے کہ باطل پر جھکڑنے کی قوت وقدرت علامت صالالت سے ہے۔اصل اس ك الله تعالى كابي ول بوقالواء آلِهَ مُنَاحَيْرُ الْمُرهُوَ مَاضَرَبُوْ لا لا جَدَلًا بَلْ مُمْ قَوْهُرْ جَصِمُوْنَ (سورەزخرف ٥٨) \_ترجمہ: اور کہتے ہیں کیا ہمارے معبود بہتر ہیں یا وہ۔ وہ ہیں بیان کرتے بیمثال اَپ مالا ٹلالیہ سے مگر کم بحق کے لیے اور حقیقت میں سے لوگ بڑے جھگڑالوہیں (کیونکہ ایسا کرنے سے کوئی فائدہ ہیں ہوگا) پس اے تو فیق یافتہ جماعت، ہر بدعتی کے ساتھ لڑنے جھکڑنے سے پر ہیز کر۔ فانك لواقمت عليه الحجج القطعية والادلة البرهانية والآيأت القرآنية لمريصغ اليك واستمر على بهتانه وعنادة لان قلبه اشرب حب الزيغ عن سنن اهل السنة وخلفاء التوفيق والمنة اقتفاء بكفار قريش الذين لمر ينفع فيهم حجة ولا قرآن بل عاندوا الى ان افناهم العناد والسنان. فكنا هؤلاء المبتدعة الكلام معهم عي، فأعرض عنهم راسا، وابنل جهدك فيما ينفعك الله به في الدنيا والآخرة (مخفر ظبير لاجنان والليان ٢٠٧)

#### 14+

مخلوق کی زبان سے کوئی نہیں بچ سکتا لوگوں کی زبان سے کوئی بھی محفوظ ہیں رہ سکتا۔خوارج اہل ہیت کے منگر ہیں۔روافض صحابہ کے اور الزام در الزام لگاتے ہیں۔ اس لئے کہا جاتا ہے کہ مخلوق کی زبان سے اللہ جل جلالہ،رسول کریم ماہٹناتیہ ہم اور اللہ کے نیک بند بے نہیں بج سکے۔وہ طرح کے الزام لگاتے رہے۔اس کئے سی شاعرنے کیا خوب کہاہے: مَانَجَى اللهُ وَالرَّسُوُلَ مَعًا مِنْ لِسَانِ الْوَرْى فَكَيْفَ أَنَا قِيْلَ إِنَّ الْإِلَهُ ذُوُوَلَبٍ قِيْلَ إِنَّ الرَّسُوْلَ قَنْ كَهَنَ یعنی جب اللہ رسول مخلوق کی زبان سے نہ بچے تو میں کون ہوں۔ دیکھولوگوں نے کہا کہ خداکے بال بچے ہیں اور کہا گیا کہ بی جادوگر تھے۔ اپنے کولوگوں کے طعن سے بچانے کوشش کی جائے۔الیں حرکت نہ کی جائے جس ہے کسی کوانگلی اٹھانے کا موقع ملے مگر اگر پھر بھی لوگ الزام لگا نمیں تو پر داہ نہ کر د (تغیر نیمی ۲۰۰۳) کہاں جاتا ہے کہ بیہ مذکورہ دونوں بیت (شعر) حضرت علی مرتضی رضى اللدعنه ي منسوب بين (حاشيه النخات القدى في ردالا مامية ص ١٣٢) حضرت عمر بن عبد العزيز كامشابده ابو بکر عبداللہ بن ابی الدنیا متوفی ۲۰۰۱ ھفر ماتے ہیں کہ عباد بن موسیٰ نے مجھ سے سوال کیا کہ علی بن ثابت الجزری نے سعید بن ابی عروبہ کے حوالہ سے حضرت عمر بن العزيز سے روايت کيا ہے کہ فرماتے ہيں ميں نے خواب ميں ديکھا کہ حضور مان طلب کر م افروز ہیں ادر حضرت ابو بکر (رضی اللہ عنہ )اور عمر (رضی اللہ عنہ ) آپ ماہ ٹالیے ہم کے ساتھ

### 171

تشریف فرماہیں۔ میں بھی سلام کرکے پاس بیٹھ گیا۔ میرے سامنے بی حضرت علی (رضی اللَّدعنه)اورمعاويه (رضی اللَّدعنه) کولا یا گیااور دونوں کوایک گھر میں داخل کر دیا گیااور درواز ، بند کرد یا گیا۔ تھوڑی دیر بعد حضرت علی تیزی سے بیہ کہتے ہوئے باہر نکلے کہ رب کعبہ کی قشم! میرے حق میں فیصلہ ہو گیا۔ پھر حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ ) تیزی سے بیہ کہتے ہوئے نکلے کہ رب کعبہ کی قشم! اس نے مجھے بخش دیا ہے (البدایہ والنھایہ)۔اور حاصل کلام بیہ ہے کہ سلف رحمہ اللہ اور علماء صالحین سے معاویہ (رضی اللہ عنہ) اور ان کی جماعت پرلعنت کا جواز منقول نہیں ہے اس لئے کہ ان پرزیادہ سے زیادہ الزام امام کے خلاف خروج اور بغاوت کا ہے اور بیہ چیز لعنت کو واجب نہیں کرتی۔ روافض حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) اور ان کی جماعت پرلعنت کرتے ہیں اور ان کی اتباع میں تفضيلي بھی لعنت کرتے ہیں (معاذ اللہ)۔من لعن مؤمنا فھو کقتلہ (تی بخاری، كتاب الادب)-ليس المؤمن بالطعان وباللعان (ترزى مدين ١١١٠) <u>میٹے کی بڑملی کی وجہ سے باب پر اعتر اض نہیں کیا جاسکتا:</u>

اللہ تعالی فرما تا ہے وَ لَا تَذِرُ وَ اَذِرَةً قُوّزُ دَ أُخْرَى (سورہ فاطر) اور کوئی ہو جھ اٹھانے والا دوسرے کے گناہ کا ہو جھ نہیں اٹھائے گا۔ بعض لوگ حضرت امیر معاویہ پر اعتراض کرتے ہیں کہ انہوں نے اپنے بیٹے یزید کو مسلما نوں کا حاکم کیوں بنایا وہ ایک فاسق فاجر آ دمی تھا تو ان کی خدمت میں عرض ہے کہ یزید کے اندر فسق و فجو ربعد میں پیدا ہوا تھا اور وہ اس کا اپنافعل بدتھا اس کی وجہ سے حضرت امیر معاویہ کو ہر گز برانہیں کہا جاسکتا۔ حضرت نوح علیہ السلام کا بیٹا کا فر تھا تو اس کی وجہ سے نوح علیہ السلام کی

شان میں گستاخی نہیں کی جاسکتی اسی طرح عمر بن سعد کی وجہ سے حضرت سعد بن دقاص رضى الثدعنه كونشان ملامت نهيس بنايا جاسكتاغور سيجئح كهشمركون تفايشمر حضرت حسن كا رشته دارتهااوروه اس طرح كه شمركي حقيقي پھو پھی ام البنين بنت حرام حضرت علی مرتضی کے نکاح میں تھیں جن کے بطن سے چارلڑ کے عباس ،عبد اللہ، جعفر اور عثان پیدا ہوئے جو کربلامیں شہیر ہو گئے اس طرح شمران کے داسطے سے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کارشتہ دارتھا۔مگراس کے باوجود وہ سخت دشمن تھا۔ تم سے کسی کے تعلق نہیں یو چھاجائے گا سَنَدِ سے سروی ہے کہ پچھلوگ ''بھرے' کے رہے والے عتبہ بن عمیر (رضی اللد عنه) کے پاس آئے اور انہوں نے حضرت علی (رضی اللہ عنه) اور حضرت عثمان (رضی اللہ عنہ) کی نسبت کچھ دریافت کیا۔ حضرت عمیر (رضی اللہ عنہ) نے کہا کیاتم اس واسطے آئے ہو؟ ان لوگوں نے کہا ہاں۔ عتبہ (رضی اللہ عنه) نے کہا ایک اُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَا كَسَبْتُم وَلا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوْا يَعْمَلُونَ (سورة بقره ايت ١٣٣) ترجمہ: بیلوگ دنیا سے گزر چکے۔جو پچھا عمال ان کے تتصان کے لئے ہیں اور جوتم کرو سے تمہارے لئے ہیں اور تمہیں ان کے اعمال کے متعلق نہیں یو چھا جائے گا (تطہر الجان) ادراس طرح حضرت علی (رضی اللَّدعنه) اور حضرت معاویہ (رضی اللَّدعنه) کی چپقِکش کے بارے میں حضرت امام احمد مرحمہ اللہ تعالیٰ سے پوچھا گیا تو اُپ نے بیآیت پڑھی يلك أمَّةٌ قَنْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُمْ مَا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسْتَلُوْنَ عَمَّا كَانُوْا تی ہوت (سورة بقروایت ۳۳) بیایک امت ہے کہ گزر چکی۔ان کے لئے ہے جوانہوں نے تی پی کوت (سورة بقروایت ۳۳) بیایک امت ہے کہ گزر چکی۔ان کے لئے ہے جوانہوں نے books click on the link

ohaibhasanattari

114

کمایااور تمہارے لئے ہے جوتم کما ڈاوران کے کاموں کی تم سے پرشش نہ ہوگی۔اوریہی بات سلف کے می بزرگوں نے بیان کی ہے (البدایدوالنہایہ م س ۲۰۱۰، ۲۰) باب پنجم <u>حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کے درمیان اختلاف کی بنیاد</u> صحابہ کرام رضوان التدليم اجمعين کے درميان جو مشاجرات و دا قعات ہوئے ہیں ان کو بے سند تواریخ کی روشنی میں بیان کرنے کی اجازت نہیں کیونکہ بے سرد پا جھوتی روایات بیان کرنے سے مسلمانوں کے دلوں میں بر گمانی پیدا ہوتی ہے کیکن صرف تعارف اورمعلومات کی خاطریہاں چند باتیں مخصر پیش کی جاتی ہیں تا کہ بیرسالہ کمل شیخ عبدالحق محدث دہلوی ۱۰۵۲ ھ لکھتے ہیں کہ *حضر*ت علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ اور امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ ) کے درمیان اختلاف کی بنیا د <sup>ح</sup>ضرت عثمان رضی اللہ عنہ ذ والنورین رضی اللَّدعنه کی شہادت تھی۔امیر معاویہ (رضی اللَّدعنه) کہتے ادرام المونیین سیرہ عا نَشہ رضی اللہ عنہا بھی ان کی موافقت میں کہتیں کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے قاتلوں سے قصاص لينے ميں عجلت كرنى جاہيے تا كہ لوگوں كوخلفاء پر جرات نہ ہو مگر حضرت على مرتضىٰ رضی اللہ عنہ نے دیر اور تاخیر میں مصلحت دیکھی تا کہ امرخلافت میں خلل واقع نہ ہو۔ اس اختلاف کی بنیاد سر جس کے بارے میں علاء پیفر ماتے ہیں کہ اختلاف کی بنیاد اجتہاد کی غلطی تھی ۔اس کے بعد حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ نے امیر معاویہ (رضی اللہ عنه) کومعز ول کردیا۔اورروز بروز مخالفت بڑھتی گئی یہاں تک کہ جو پچھرنہ ہونا جاہئے تھا

وه موا بانا دله و انا اليه راجعون. ع (مارج نوت اردوس ١٣٢ ج٢، مارج نوت فاری م ٥٣٠) - حضرت عثان غنی رضی الله تعالی عنه کوظلماً نهایت ب دردی کے ساتھ ١٨، ماه ذوالحج بن ٢٥ ساھ میں شہید کیا گیا تھا اور قا تلان عثان غنی رضی الله تعالی عنه کا تعلق تین شہروں سے تھا، کوفہ سے دو ہزار، بھرہ سے دو ہزار، اور مصر سے دو ہزار، لیعنی ان کی چھ ہزار تعدادتھی \_ توانہوں نے حضرت عثان غنی کول کر شہید کیا ۔ کہا جا تا ہے کہ کوفہ قا تلان عثان کی چھاونی تھی ۔

قصاص دم عثان رضى اللدتعالى عنه كامطالبه

جب۵۳ ه میں حضرت عثمان (رضی اللّٰدعنہ ) شھید ہو گئے اور حضرت علی (رضی اللَّدعنه) كوخلافت سپردكي گئي توحضرت معاديه (رضي اللَّدعنه) نے حضرت عثمان (رضي اللَّدعنہ) کے قاتلین سے قصاص کا مطالبہ کیا اور کہا میں اس وقت تک بیعت نہیں کروں گا جب تک قاتلان عثان (رضی الله عنه) میری طرف سپر د نه کردیئے جائیں کیونکہ وہ مظلوم شھید کئے لیے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے وَمَنْ قَتَلَ مَظْلُوْمًا فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلُطَانًا فَلَا يُسْرِفْ فِي القَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا (بن اسرائل ايت ٣٣) اورجو قتل کیا جائے تاحق توہم نے مقتول کے دارٹ کو (قصاص کے مطالبہ کا)حق دیا ہے۔ ہیں اسے چاہیے کہ آئی میں اسراف نہ کرے۔ضروراس کی مدد کی جائے گی۔ حضرت معادیہ (رضی اللّہ عنہ) جو حضرت عثمان (رضی اللّہ عنہ) کے چچاز اد بھائی تھے اور ان کے بیٹے حضرت ابان بن عثان اور اس خاندان کے دیگر حضرات کا بھی قصاص دم عثمان غنى بمي كا مطالبه تقاران ميں حضرت عا ئشەصىرىقە، حضرت طلحه، حضرت

110

ز ہر رضی اللہ عنہم وغیرہ تھے۔ اور یہ مطالبہ باوجہ مجبوری کے پورا نہ ہونے کی وجہ سے جنگ جمل، جنگ صفین اور تحکیم (ثالث) جیسے واقعات پیش آئے تھے جن کی وجہ سے مسلمانوں میں اختلاف پیدا ہوا اور بہت بہت نقصان بھی ہواتھا۔ <u>اجتھادی اختلاف میں مسلمانوں کے تین گروہ ہو گئے تھے</u>

حضرت امام رباني مجد دالف ثاني مرحمه الله تعالى فرمات بي اكابر ابل سنت شکر اللہ تعالی میھم کے نز دیک اصحاب پنج بر مان علیہ آپس میں لڑائیوں اور جھگڑوں کے وقت تین گروہ بتھے۔ایک جماعت دلیل اوراجتھاد کی روشنی میں حضرت علی (رضی اللّٰدعنہ) کے حق پر ہونے کا اعتقاد رکھتی تھی۔ دوسری جماعت دلیل واجتھاد کے ساتھ اُپ کے مخالفین کوچق پرتصور کرتی تھی۔اور تیسری جماعت اس بارے میں متوقف تھی اور اس نے سی بھی جانب کودلیل سے ترجیح نہ دی۔ پس پہلی جماعت پر حضرت علی (رضی اللہ عنہ ) کی مدد دنصرت لازمتھی کیونکہ وہ ان کے اجتصاد کے موافق درتی پر بتھے اور دوسرے گروہ پر حضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) کے گروہ کی نصرت لازم تھی کیونکہ ان کے اجتحاد کا یہی تقاضا تقااور تیسرے گروہ کے لئے توقف کاراستہ اختیار کرنا ضروری تھاادر کسی ایک جانب کوتر جیح دیناخطاء میں داخل تھا۔ پس تینوں گروہوں نے اپنے اپنے اجتصاد کے مطابق عمل کیا اور جو پچھان پر لازم ضروری تھا بجالائے ۔لھذا ملامت کی کیا گنجائش ہے اور ان پر طعن وشنيع كهار مناسب ي اجتهادی اختلاف میں حضرت معاویہ تنہائہیں تھے

حضرت امام ربانی مجددالف ثانی رحمہ اللد فرماتے ہیں اے برادر معاویہ (ض

#### 171

اللہ عنہ) تنہا دریں معاملہ نیست نصف از اصحاب کرام دریں معاملہ باوے شریک اندیس محار بال امرا گر کفرہ یافسقہ باشد اعتماد از شطر دیں می برخیز دکہ از راہ تنہین ایجال بمار سید است و تجویز کلید ایں معنی رامگر زنید یقے مقصو دش ابطال است ( کمتو بات ص ۲۱ ۲ کمتو با ۲۵ ، دفتر اول) ۔ اے بھائی یہ معاملہ تنہا امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کانہیں ہے۔ تقریبا نصف صحابہ کرام ان کے ساتھ اس معاملہ میں شریک ہیں۔ پس اگر حضرت علی (رضی اللہ عنہ) صحابہ کرام ان کے ساتھ اس معاملہ میں شریک ہیں۔ پس اگر حضرت علی (رضی اللہ عنہ) سے جنگ کر نیوالوں کو کافریا فاسق (اور لعنتی) کہا جائے تو آ دھے دین سے ہاتھ دھونا پڑے گا جوانہی حضرات کی نقل وروایت سے ہم تک پہنچا ہے اور اس انجام سے کوئی ایسا زندیق اور طحد ہی راضی ہوسکتا ہے جس کا مقصد دین کو برباد کر تا ہو۔ <u>جنگ جمل اور صفین کی پیشینگو کی</u>

صحابہ کے مشاجرات اور اختلافات کی خبریں پہلے ہی بتا دی گئی تھیں۔ چنانچہ صحیحین میں حضرت ابوہ بریرہ (رضی اللہ عنہ) سے منفول ہے لَا تَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّی تَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّی تَقُوْتُ فِیتَانِ عَظِيْبَتَانِ دَعْوَاهُمَا وَاحِدَةٌ (اخرج البخاری فی الرتدین باب ۸) رسول اللہ مذہبی فیتی فیتی فیتی فی تان عظینہ بتان دعوالہ کا واحد کا منفول ہے کہ دونوں کا مدعا تقدیم کردہ باجاری فی الرتدین باب ۸) رسول اللہ من منفول ہے کہ فی میں حضرت ابوہ مریرہ (رضی اللہ عنه) سے منفول ہے کہ تقومُ السَّاعَةُ حَتَّی تَقُدْتُ فَعُدَ فَیْ فَتَیْنَ عَظِيْبَتَانِ حَظِيْبَتَانِ دَعْوَاهُما وَاحِدَةً (اخرج البخاری فی الرتدین باب ۸) رسول اللہ من منفول ہے کہ ایک میں تقدیم کردہ باجاری فی الرتدین باب ۸) رسول اللہ منظن میں میں من من من من من کا مواجہ منظن وجد ال کریں گردونوں کا مدعا اسلام تھا، تنازع صرف ملکی اسْتِطام، رعایا کی فلاح و بہوداور حکر انی میں تھا۔ تاہم صلح اور جنگ نہ کہ مناز کی مرف ملکی استظام، رعایا کی فلاح و بہوداور حکر انی میں تھا۔ تاہم ملح اور جنگ نہ کہ مناز کی مرف ملکی استظام، رعایا کی فلاح و بہوداور حکر انی میں تھا۔ تاہم من اور جنگ نہ کہ منازی میں تھا۔ تاہم ملح اور جنگ نہ کہ مالا کر کی گرفی کہ من منہ کے منظام کے اور اسلام تھا، تنازع صرف ملکی استظام، رعایا کی فلاح و بہوداور حکر ان من میں تھا۔ تاہم من اور جنگ نہ کہ مالار آئی سے بہتر تھا (الہ ایہ دوانی یہ بر میں الاح و بھی پیشینگوئی فعمائی و سے ہی ہوا۔ اس اجمال کی پی تفسی کو اور ہے جانوں ہے۔

جنگ جمل چونکہ قاتلان عثان غنی رضی اللہ عنہ کوفہ اور بصرہ کے رہنے والے زیادہ تر تھے۔

### 177

اس لیح حضرت عا ئشہرضی اللہ عنہااوران کے جوہمراہ بتھےان کالڑائی کرنے کاارا دہ نہیں تھا، بلکہاصلاح کے ارادہ سے اور دونوں کے درمیان صلح کرانے کی غرض سے بھر ہ تشریف لے گئی تھیں۔اور آپ کے ساتھ اُپ کے خواہرزادہ حضرت عبد اللہ بن زید اور آپ کے بہنوئی حضرت زبیر بن عوام جوحضرت اساء بنت ابی بکر کے شوہر ہیں اور حضرت طلحہ بن عبید التدجوان کی بہن ام کلثوم بنت ابی بکر کے شوہر ہیں (تحفہا ثناعشریص ۳۳۰) اور جب حضرت علی مرتضی رضی اللّٰدعنہ نے بیرسنا تو آپ بھی بھرہ کی جانب اپنے ہمراہیوں کے ساتھ روانہ ہوئے۔مدینہ منورہ میں اپنے چپازاد برادرتمام بن عباس کواور مکہ شریف میں دوسرے چپا زاد برادر شم بن عباس کو والی مقرر کیا۔ اور اس دقت کوفہ کے والی ابومولیٰ اشعری تھے۔ حضرت علی مرتضیٰ نے عمارین یاسراور حضرت حسن بن علی کواہل کوفیہ کی طرف بھیجا تا کہ وہ حضرت علی کی حمایت کریں۔حضرت علی مقام ذی وقار پہنچ گئے اور آپس میں صلح کی بات چیت ہوئی اس پر دونوں جماعتوں کا اتفاق ہوا کہ قصاص دم عثمان غن ضرورلیا جائے گا۔ صبح اعلان ہونے والاتھا تومفسدین نےلڑائی شروع کردی۔اور بیاجا نک لڑائی ہوئی جس کے ہونے کا امکان نہیں تھا، آخر بہت نقصان ہوا۔ دس ہزار آ دمی کام آئے۔ایک ہی دن میں ہیلڑائی ختم ہوگئی۔اور بیر حضرات علی مرتضیٰ سےلڑنے اور بغادت کے لئے نہیں نکلے تھے۔ چنانچه علامه ابوشکور سالمی لکھتے ہیں الام المونیین حضرت عا مُشہصد یقہ عفیفہ کشکر معاد بیہ میں ( قصاص کا مطالبہ کرنے والوں میں )تھیں لیکن آپ بغاوت کے لئے نہیں لکلیں بلکنہ مصالحت کے لئے تشریف لائی تھیں۔ پہ جوبعض لوگوں نے کہا کہ حضرت کے مقابلہ میں بخاوت کے لیے لکیں صحیح نہیں لہذا ہم کہتے ہیں کہ وہ شکر معاویہ سے واپس ہو گئیں انہوں

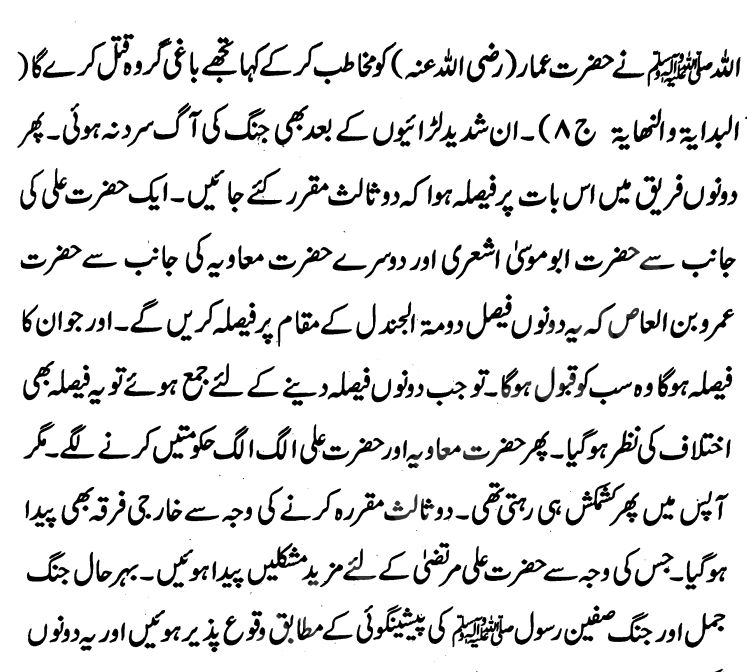
### IVV

نے بغاوت نہیں کی اور اس کا تو ہم تصور بھی نہیں کر سکتے کہ وہ باوجودعکم وفصاحت اور فقہ فراست کے حضرت علی پر بغاوت کے لئے دل سے راضی ہوئی ہوں ایساوہ م بھی نہیں کیا جا سکتا اس لئے کہ انہوں نے حضور اقدس ملائی آیک سے سناتھا کہ حضرت علی سے فر مایا: تم سے محبت نہ کرے گا مگر مومن اور تم سے بغض نہ رکھے مگر منافق تو ایسے میں ممکن ہے کہ وہ بغاوت کی وجہ سے نشریف لا نمیں اس کا وہم بھی نہیں ہو سکتا۔ (انتہ یہ ایو شکور جس ای

امام ابی المعین میمون سفی ماتریدی (متوفی ۸۰۵ ۵) جنگ جمل کے متعلق لکھتے بي وقد روى ان عائشة رضى الله تعالىٰ عنها وعن ابيها لم تحارب علياً ولاخاربها على انما قصدت عائشة الاصلاح بين الطائفين فوقع الحرب بينهما ثمراكرم على عائشة وردها الى المدرينة مكرمة مصونة (تمرة الادلة ٢٠ ص ۱۱۷) ترجمہ: اور بلاشبہ بیان کیا گیا ہے کہ حضرت عائشہ (الٹدان سے اور ان کے والد سے راضی ہو) نے حضرت علی (رضی اللہ عنہ) سے لڑائی اور جنگ نہیں کی اور نہ حضرت علی (رضی اللہ عنہ) نے ان سے جنگ کی۔اور حضرت عا نشہ (رضی اللہ عنہ) کا مقصد صرف دونوں گروہ کے درمیان صلح کرانا تھا۔تو ان دونوں کے درمیان اتقافاً جنگ ہوگئ ۔ پھر حضرت علی نے حضرت عائشہ کی عزت کی پھر حضرت علی (رضی اللہ عنہ) ان کو بعز ت وحفاظت کے ساتھ مدینہ منورہ پہنچادیا۔ (اس لئے) ان دونوں میں سے کسی کی بھی ملامت نہیں کی جاسکتی۔ دونوں کے دلوں میں ایک دوسرے کا جذبۂ احترام تھا (اور ان میں شركت كرنيوا في معمولى شخصيات نهيس تقيس ) - لَمَّا ثبت بالاجماع عدالتهم فلا تزال بالاختلاف (تمرة الادلة ج٢ ص١١١)

جب بالاجماع ان كى عدالت ثابت بتواختلاف كى وجه بزائل نبيس موتى -<u>اختلاف كى وجه سے عدالت زائل نبيس موتى</u> معلوم مواكدا ختلاف واخطاكى وجه سے عدالت زائل نبيس موتى - علامة قاسم بن نعيم الطائى لکھتے بيس صدبور بعض الاخطاء منهم لاينا فى عدالتهم الشابت لهم بتعديل الله لهم ورسوله اذ صدبور الاخطاء انما كانت من اجتهاد هض لاعن هوى وطلب دنيا ورياسة (تحقيق البيان فى ردشبهات عن معاوية بن مغين سے) -

بلاد شام کے مشرقی جانب میں صفین ایک مقام ہے جہاں دونوں فریق میں جنگ ہوئی، ای لئے اس کو جنگ صفین کہتے ہیں۔ اور اس میں ایک طرف اہل شام کی فوجیں تھی اور دوسری طرف لشکر علوی تھا۔ حضرت علی مرتضٰ کا موقف یہ تھا کہ بیشتر مہاجرین وانصار نے میری بیت کی ہے لہذا اہل شام کو بھی چاہئے کہ میر کی بیعت کر لیں۔ اور اہل شام کا موقف یہ تھا کہ حضرت عثان کے قاطلین سے قصاص لیا جائے۔ پھر بیعت کریں شام کا موقف یہ تھا کہ حضرت عثان کے قاطلین سے قصاص لیا جائے۔ پھر بیعت کریں فوج کی تعداد ساتھ ہزارتھی اور ان میں سے بیں ہزار شہید ہو گئے۔ عراق فوج ایک میں شام اللہ عنہ) اور ان کی ہے دار میں ای میں ان اور ان میں سے بیں ہزار شہید ہو گئے۔ عراق فوج ایک لاکھ خوج کی تعداد ساتھ ہزارتھی اور ان میں سے بیں ہزار شہید ہو گئے۔ عراق فوج ایک لاکھ خوج کی اور ان کے ہم خیال برخن شے۔ ایر معاویہ (رضی اللہ عنہ) اور ان کے ہم خیال



گروہ آپس میں لڑنے والے مسلمان تھے۔

<u>in</u>

<u>آپس میں اجتہادی جنگوں پرندامت</u>

طافظ الملة والدين الوالبركات عبد اللدسفى رحمه اللدمتونى ١١٠ حكم لكفة بي وقد تيما على مما فعلاكة، وكذا عائشة نيمت على مما فعلت، وكانت تبكى حتى تبل جرها، وكذا تيم معاوية، وكان مخطئا إلاَّ انَّهُ فعَلَ مما فعل عن تاويل، فلم تيمريه فاسقاً تُمَد لا شك آن من حارب على من الاصاحبة، وعد هم لم تيمر كافراً، ولا فاسقاً (شرع عده المطاعر ٥٠٥) ترجمه: حفزت طح حفزت زبير رض الله علم دونو بنگ جمل كى شركت پرنادم موئ اور اى طرح حفزت عائش

#### 191

صديقه أپ فعل پر نادم ہوئيں اور آپ رون لکی تھی يہاں تک کہ آپ کی اور هن آنسوں سے تر ہوجاتی اور اسی طرح حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ بھی نا دم ہوئے اور آپ خطا پر تی محکر بے شک جوانہوں نے کیا وہ تاویل کی بنا پر تھی تو وہ اس کی وجہ سے فاسق نہیں ہیں پھراس میں بھی کوئی شک نہیں کہ جس کے ساتھ حضرت علی نے لڑائی کی ساتھیوں ادران کے سوادہ بھی نہ کا فرہوئے نہ فاسق ہوئے (جیسا کہ خوارج کہتے ہیں) عمدة المفسرين ابوشحاب الدين سيرحمود آلوسى بغدادى متوفى ٢٢ ١ صلصة بيل وبعد هذا كله قد ثبت عند جمع أن معاوية رضي الله عنه ندم على ما كأن من المقاتلة والبغى على الإمير كرم الله وجهه واتفق ان بكي عليه كرم الله وجهه [الاجوبة العراقية على الاسئلة اللاهورية ص ١٣٣) - اوران تمام واقعات ك بعدسب کے مزدیک بیہ بات ثابت ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ ان کاموں پر نادم ہوئے جوہوئے بتھے جنگ کرنے اور بغادت کرنے کی وجہ سے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے خلاف ادرا تفاق ہے اس بات کا کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ بھی اس پر روئے تھے۔ معلوم ہوا کہ کوئی بھی نہیں چاہتا تھا کہ ان میں جنگ وجدال ہوا ختلاف ہو گریہ اجتہا دی خطاکی دجہ سے جو پچھ ہونا تھا وہ ہوا۔

جنگ جمل اور جنگ صفین میں لڑنے والے سب مسلمان ہی تھے:

الله تعالى فرماتا ٦ وَإِنْ طَآئِفَتْنِ مِنَ المُؤْمِنِيْنَ اقْتَتَلُوْا فَأَصْلِحُوْا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتِلُوْا الَّتِى تَبْغِى حَتَّى تَفْيى إِلَى امُرَ اللهِ فَإِنْ فَاتَتْ فَأَصْلِحُوْا بَيْنِهِمَا بِالْعَدْلِ وَاقْسِطُوْا لَا آنَ اللهَ يَحِبُّ الْمُقْسِطِيْنَ

for more books click on the link

191

(سورہ الجرات ایت ۹) ترجمہ: اور اگر مؤمنوں کے دوگر وہ باہم جنگ کریں تو ان میں صلح کر ادو پھر اگر ان میں سے ایک گروہ دوسرے کے خلاف بغاوت کرتے وباغی گروہ سے جنگ کر و حتی کہ وہ اللہ کے حکم کی طرف رجوع کرلے۔ پس اگر وہ رجوع کرلے ان میں عدل کے ساتھ صلح کر ادواور انصاف سے کام لو۔ بے شک اللہ تعالی انصاف سے کام کرنے والوں کو پیند فرما تا ہے۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے دونوں گروہوں کوایما ندار فرمایا ہے۔ اس آیت سے واضح ہوگیا کہ سلمانوں کی دو جماعتیں آپس میں جنگ کررہی ہوں اوران میں سے ایک حق پر ہواور دوسری باطل پر ہوتو جو جماعت باطل پر ہو، اس سے اس وقت تک جنگ کی جائے جب تک وہ جن کی طرف رجوع نہ کرلے۔اس بناء پر بیہ سوال ہوتا ہے کہ اس آیت کی روشن میں جنگ جمل اور جنگ صفین کا کیا حکم ہے؟ ان میں سے کون سافریق حق پر تھا اورکون سافریق باطل پرتھا؟ اس کا جواب ہیہ ہے کہان میں سے کوئی فریق صرت کا باطل پر نہیں تھا۔ دونوں فریقوں کا مؤقف تاویل اوراجتہاد پر مبنی تھالیکن حضرت علی (رضی اللہ عنه) کی تا دیل صحیح تقمی اور حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) کی تا دیل مبنی بر خطائقی اور اس کا فيصله اس حديث سے ہوگيا جس ميں رسول الله مالين اليام في حضرت عمار بن يا سر (رضى اللہ عنہ) سے فرمایا افسوس ہے! عمارکوایک باغی گروہ قُل کر بے گا۔عماران کو جنت کی طرف بلائے گااور وہ کر وہ اس کودوز خ کی طرف بلائے گا (می ابخاری کتاب السلوٰ ارتم الحدیث نے ۲۳) اور حضرت عمار بن یاسرکوحضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ ) کے شکر نے قمل کیا تھا۔اس سے معلوم ہوا کہ حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کا مؤقف صحیح اور حق تھا اور حضرت معاویہ (رضی

141

الله عنه) كى تاويل مبنى برخطائقى اوران كامؤقف باطل اور محض نہيں تقاور نه حضرت حسن بن على (رضى الله عنهما) ان سے صلح نه كرتے اور اگر وہ باغى ہوتے تو حضرت على (رضى الله عنه) ان سے جنگ موقوف نه كرتے اور جنگ موقوف كرتے تحكيم كوا خلتيار نه كرتے اور تا دم مرگ جنگ جارى ركھتے كيونكه الله تعالى نے فرما يا ہے فقا يد لُوا الَّتِى تَبْنِيْ يحقى يتوالى الله وجو جماعت باغى ہے اس سے اس وقت تك قال كرتے رہو تى كہ دہ اللہ كے تكم كى طرف لوث آئي اگر حضرت على (رضى اللہ عنه ) كے زديك حضرت معاويد (رضى اللہ عنه) كى جماعت صراحة باغى ہوتى تو ده ان سے بھى جنگ موقوف نه كرتے اور بھى تحكيم كوقبول نه كرتے (رمين اللہ موقوف نه كرتے اور حضرت كى كوم اللہ كرتے موقوف نه كرتے اور محمل كي كم

امام الومنصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدى ٣٣٣ه (ال ايت نمبر 9ك) تفير مي لكي بي وهذه الاية حجة على المعتزلة والخوارج فانه ابقى اسلاما الايمان بعد ملكان منهم القتال والبغى والقتال والبغى مع اهل الاسلام من الكبائر دل ان الكبيرة لا تخرج عن الايمان ولا توجب الكفر والله الموفق (تاويلات القران جروم)

ترجمہ: بیآیت معتز لداور خوارج کے خلاف دلیل ہے کے بیشک ایمان کا نام باقی رہتا ہے بعداس کے کہ ان میں جنگ اور بغاوت اور سرکش ہواور جنگ بغاوت اصل اسلام کے ساتھ کرنا کبیرہ گناہ میں سے ہیں تو بیآیت دلالت کرتی ہے کہ بیشک کبیرہ گناہ (لڑنے) اور بغاوت کرنے (والوں تک) کو ایمان سے نہیں نکالتا اور نہ کفر کو ثابت کرتا ہے۔ حضرت علی حضرت معاویہ ہونوں کی جماعتیں مسلمان تھی رسول اللہ ملی طلی ہے فر مایا

### 1917

سی میرا بیٹاحسن سید ہے ان کے ذریعہ اللہ تعالیٰ مسلمانوں کی دو بڑی جماعتوں میں صلح کردے گا اور جیسا فرمایا ویسے ہی ہوا معلوم ہوا کہ رسول اللہ مان تلاہی نے حضرت علی اور معاومیر دونوں جماعتوں کومسلمان فرمایا ہے اور یقینامسلمان ہیں۔ حديث حضرت عمار (رضى اللَّدعنه) كامفهوم اور جنَّك صفين ميں حضرت عمار بن يا سررضي اللہ تعالیٰ عنہ کی شہادت واقع ہوئی تقی۔ اور نبی کریم مان البی نے فرمایا تھا کہ اے عمار تجھے ایک باغی کردہ قُل کرے گا۔ چنانچ حضرت ابوسعید خدری (رضی الله عنه) سے روایت ہے کہ سجد بنتے وقت ہم ایک ایک اینٹ اٹھار ہے شخصاور حضرت عمار دودوانیٹیں۔ نبی سائٹ ایج نے عمار کود یکھا۔ان ے برن سے من جمار نے اور فرمانے لگے وَبْعَ عَمَّارٍ تَقْتُلَهُ الْفِنَة الْبَاغِيَةُ ؾٮٶؙۿۄٳڮٙ١ڮڹۜڐۊؾٮۘٷڹؘ؋ٳڮؘٵڹؖٵڔۣۊؘٵڶ<sup>ؚ</sup>ڠؖٵؘۯ۠ٱڠۅۮؙؠڶڹهڡۣڹؘٳڶڣؾٙڹ<sup>ؚ۞</sup>ػ<sup>ۣؠٵڔۑ</sup> ستاب العلاة حديث ٢٣٢) ترجمہ: عمار پر افسوس ہے (عمار پر اللدر حم فرمائے)۔ اس کو باغی مردہ (جماعت) قُل کرےگا، بیان کوجنت کی طرف بلائے گا، وہ انہیں دوزخ کی طرف بلائیں گے۔ابوسعد نے کہا عمار کہتے میں فتنوں سے اللہ کی پناہ میں آتا ہوں۔ اور کتاب الجہاد میں بیرحدیث اس طرح ہے۔حضرت ابوس عید خدری (رضی اللہ عنه) فرمات بي كُنَّا تَنْقُلُ لَبِنَ الْمُسْجِلِ لَبِنَةً لَبِنَةً وَكَانَ عَمَّارُ يَنْقُلُ لِبُنَتَيْنِ لِبُنَتَنُنِ وَمَرَّبِهِ النَّبِقُ عَلَى اللهُ وَمَسَحَ عَنُ رَأُسِهِ الْعُبَارَ وَقَالَ وَيَحَ عَمَّارٍ تَقتُلُهُ الفِتَةُ البَاغِمَةُ يَدعُوهُم إلى الله وَيَدعُونَهُ إلى النَّارِ (بخارى كَاب الجمادمدين ٢٨١٢)-ترجمہ: ہم سجد کے لئے ایک ایک اینٹ اٹھا کرلار ہے تھے اور حضرت عمار (رضی اللہ عنہ) ترجمہ: ہم سجد for more books click on the link

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 190

دودوا ینٹیں اٹھا کرلارہے شقے۔ نبی سلان کا ان کے پاس گزرے۔ان کے سر سے غبار کو صاف کیااور فرمایا عمار کے لئے افسوس، عمار کول کرے گا ایک باغی گردہ۔ وہ ان کوالٹد کی طرف بلائیں گے اور باغی گروہ ان کو دوزخ کی طرف بلائیں گے۔ان حدیثوں میں دو مضمون بیان ہوئے ہیں(1) حضرت عمار بن یاسرکو باغی گروہ قتک کرئے گا(۲) حضرت عمار بن یاسراپنے مخالفین گروہ کو جنت کی طرف بلائیں گے اور وہ اپنے ں دوذخ کی طرف بلائي 2 اوران دونوں حديثوں ميں لفظويح عمار آيا ب- اور لفظويج تنين طرح استعال موتا ب: (1) صرف وَتْ (وَيَكَأَنَّهُ لَا يُفَلِحُ الْكَافِرُون) (٢) وَيْحُ (٣) ویجای اور تیوں کے معنى دہى ہيں جو يل سے ہيں، ويل جہنم كى ايك دادى كا نام ہے اور اس کے معنی ہیں سخت عذاب ۔ پس ویج عمانہ کالفظی ترجمہ ہے عمار کے لئے سخت عذاب ہے یا ممار کے لئے جہنم کی وادی ہے۔ مگر نحرف میں پیار کے موقع پر بیلفظ استعال کرتے ہیں۔اس جملہ کا مفہوم بیہ ہے کہ عمار پر اللہ تعالیٰ مہر بانی فرمائے ، بیہ بندہ کتنی مشقت برداشت کرر ہاہے۔ان کوایک ایسی جماعت قتل کرے گی جن کو جنت کی طرف بلا رہے ہوئے اور وہ جہنم کی طرف بلا رہے ہوں گے۔اس جملہ کا بیمطلب نہیں ہے کہ ایک فریق کے مقتول جنت میں جائیں گے اور دوسر بے فریق کے مقتول جہنم میں صفین کے موقع پر حضرت على رضى اللدعنه سے بيد مسئلہ يو چھا گيا تھا۔ آپ نے فرمايا: قَتْلَا مَا وَقَتْلَا هُ مُد فِي الجنَّة (مصنف ابن ابی شیبہ ج ۱۵) ہمارے مقتول اور ان کے مقتول سب جنت میں جائمیں گے۔ پس اس جملہ کا مطلب بیہ ہے کہ عمار رضی اللہ عنہ جس جماعت کے ساتھ ہوئے وہ جماعت حق پر ہوگی، جنت کی طرف بلانے کا یہی مطلب ہے۔ اور دوسری جماعت جوان کو آل

کرے گی وہ جن پر ہیں ہوگی ، جہنم کی طرف بلانے کا یہی مطلب ہے (تحفة القارىج ٢ ص ٢٩٥ مختفرأ) حافظ ابن حجر عسقلاني اس كي شرح ميں فرماتے ہيں فيان قِيْلَ قُيتِلَهُ بِصِفِّيْنِ وَهُوَ مَعَ عَلِيٍّ وَالَّذِيْنَ قَتَلَهُ مَعَ مَعَاوِيَةَ وكان له جماعة فى الصحابة كيف يجوز الدعاء الى النار. فالجواب انهم كأنوا ظانين انهم يدعون الى الجنة وهم مجتهدون ولا لوم عليهم في اتباع ظنونهم فالمراد بالدعاء الى الجنة الدعاء الى سببها. وهوبيعت الامام، وكذلك كأن عمار يدعوهم الى طاعة على وهو الامام الواجب الطاعة (فتح البارى ب ٢ مطبوعه دار الكتب علميه ص ١٢) ترجمہ:اگراعتراض کیا جائے کہ حضرت عمار جنگ صفین میں قتل کئے گئے اور وہ حضرت علی کے ساتھ تھے اور جنہوں نے آل کیا ان کو وہ حضرت معاد بیر (ضی اللہ عنہ ) کے ساتھ صحابہ ک ایک جماعت تھی تو کیسے جائز ہے ان کا آگ کی طرف بلانا۔ توجواب ہے کہ عمار بن یا سر کے ساتھ مقاتلہ کرنے دالے اپنے خیال میں جنت کی طرف دعوت دے رہے تھے اگر جیہ واقعہ کے اعتبار سے خطاء پر تتھ کیکن وہ اپنی تا دیلِ فکر کی بناء پر مجتھد معزز کے درجہ میں بتھے۔ان کے طن کی متابعت لازم تھی۔اس لئے بیلوگ قابل ملامت ومذمت نہیں۔ جنت کی طرف بلانے سے مراد اسباب جنت کی طرف دعوت دینا تھا اور وہ امام کی اطاعت تھی۔اوراسی طرح حضرت عمار بن یاسران کو حضرت علی کی اطاعت کی طرف بلار ہے تھے اوروبي واجب الطاعة تتضح

باغی گردہ سے کون ساگردہ مراد ہے جس نے حضرت عمار بن یا سرکو شہید کیا ؟ اس سیس ملد بر کی جاتی ہیں۔ان میں سے ایک ہیں۔ سے کہ اس باغی گردہ میں مراد وہ

ی بہت می تاویلیں کی جاتی ہیں۔ ان میں سے ایک ہیہ ہے کہ اس ماغی گروہ سے مرادوہ for more books click on the find the form the books of the helps://archive.org/details/@zohaibhasanattari

192

ہے جس نے حضرت عثان غن (رضی اللہ عنہ) کو شھید کیا تھا کیونکہ وہ لوگ خوفز دہ تھے کہ ان میں اگر میں ہوئی توہم مارے جائیں گے۔اس لئے وہ قاتلان عثمان (رضی اللہ عنہ) دونوں جماعتوں میں فتنہ وفساداور جنگ جدال کوباقی رکھنے کے لئے گھسے ہوئے تھے۔والٹداعلم اوراگراس سے مراد حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ )اوران کی جماعت ہے تو پھر حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کو باغی ظاہر کے اعتبار سے فر مایا ہے کیونکہ انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی (رضی اللّٰدعنہ) کی تھم عدولی کی اوران کے خلاف جنگ کی کیکن حضرت معاد ہیہ (رضی اللہ عنہ) کی اجتصادی خطائقی۔ اور اگر حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کے نذ دیک حضرت معاویہ (رضی اللَّدعنہ) حقیقۃ باغی ہوتے تو وہ ان کے خلاف کمجی جنگ موقوف کر کے حضرت ابوموتی اشعری اور حضرت عمر و بن العاص ( رضی اللہ عنہ ) کو دونو ں فریقوں کے درمیان علم نہ بناتے کیونکہ اللہ تعالی کا علم ہے قیان بخت احداد میا علی الْأُخْرِى فَقَاتِلُوا الَّتِيْ تَبْغِيْ حَتَّى تَفْيِيَ إِلَى أَمُرَ اللهِ فَإِنْ فَائَتْ فَأَصْلِحُوْا بَيْنِ بِهِبَا بِإلْعَدْلِ وَأَقْسِطُو ١- أَنَّ الله يَحِبُ الْمُقْسِطِينَ (سوره الحجرات) - ترجمه: كمر أكران میں سے ایک گردہ دوسرے کے خلاف بغاوت کرے تو باغی گردہ سے جنگ کرد حتی کہ دہ اللہ کے عکم کی طرف رجوع کر لے۔ پس اگر وہ رجوع کر لے ان میں عدل کے ساتھ کے کرا دواور انصاف سے کام لو۔ بے شک اللہ تعالی انصاف سے کام کرنے والوں کو پسند فرماتا ہے۔اگر حضرت معادیہ (رضی اللہ عنہ ) حقیقۃ باغی ہوتے تو حضرت علی (رضی اللہ عنه) کا ان سے جنگ ختم کرنا اللہ تعالی کے عکم سے انحراف کو سلزم ہوتا کیونکہ حضرت معادیہ (ضی اللہ عنہ ) نے اپنے موقف سے رجوع نہیں کیا تھا۔ان کے رجوع کے بغیر ان

سے جنگ ختم کرنا اللہ تعالی کی حکم عدولی ہے (نعمت البارى ج٢ ص ٨٥٣) اس سے معلوم ہوا کے حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) حقیقۃ باغی نہیں تھے۔اگر وہ باغی ہوتے تو نہ حضرت علی جنگ کوختم کرتے ، نہ ان کے شکر کے لئے دعا مغفرت فرماتے۔ان دونوں کا اختلاف اجتصادی تھا۔توحضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ اس وقت خليفه برحق يتص\_حفرت معاويه (رضى الله عنه) خطاءا جتحادى پر يتصحو آپ پرجوباغي کا اطلاق ہوا ہے ظاہر کے لحاظ سے تھا جس طرح اللہ تعالی نے ظاہر کے اعتبار سے حضرت آدم عليه سلام پر عاصی كااطلاق فرمایا - جس طرح حضرت آدم عليه السلام كوعاصى نہیں کہاجا سکتا اس طرح صحابی رسول ماہ تالیہ جم حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ ) کوباغی نہیں کہنا چاہیے۔بعض لوگ بڑی جسارت کرتے ہوئے کہہ دیتے ہیں کہ معادیہ (رضی اللہ عنه) صحابي بھی ہےاور معاذ اللہ باغی بھی۔ باغی کافر د فاس کوہیں کہتے۔ باغی اپنے ق کا مطالبہ کرنے دالے کو کہتے ہیں۔حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) حضرت عثان (رضی اللہ عنہ) کے قاتلوں سے قصاص کا مطالبہ کرتے تھے اور اس مطالبہ کو آپ اپنے اجتماد میں درست تصور کرتے تھے۔

<u>حديث ممار مي اضاف كيا كياب</u>

بعض علاء لکھتے ہیں کہ اس حدیث میں یَ تَ عُوهُ مر اِلَى الجَنَّةِ وَیَ سَعُونَهُ اِلَى التَّادِ حضرت عماران کو جنت کی طرف بلائے کئی اور وہ انہیں دوزخ کی طرف بلا میں سے اور بیدالفاظ ارشادر سول ملاظائیہ میں سے نہیں ہیں بلکہ قول عکر مہ ہے۔ اس لئے بیہ الفاظ دیگر احادیث کی کتا ہوں میں نہیں ہیں (سرت امیر معادیہ ۲۰ مرد) مطلب بیہ ہے کہ

199

الفاظ حديث بخاري کے اصل متن سے ہيں تھے بلکہ الحاقی ہیں۔ پھران الحاقی الفاظ کی وجہ سے حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) پر باغی ، کافر اور دوزخی ہونے کا الزام لگا نا ہر گز جائز نہیں کیونکہ بیرالفاظ حضرت ابوسعید خذری (رضی اللہ عنہ) نے آپ مان علایہ ہم سے نہیں سے بیں۔اور حضرت الم سلمہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ مال علیہ نے حضرت عمار مع فرما ياتَق مُلك الفِتَة البّاغِيّة (مسلم كتاب المعن واشراط السافية حديث ٢٩١٢\_ ٢٩١٥) بتجھے باغی گردہ قُل کرے گا۔اوراس حدیث میں بھی پیدالفاظ ہیں ہے۔اس حدیث کے جو چاروں رادی بیں (۱) میدد، (۲) عبدالعزیز بن مختار، (۳) خالد بن مرام، (۴) عکرمہ مولی ابن عباس، ان پر جرح کی گئی ہے جو حدیث مجروح رادیوں سے مروک دہ حدیث ضعیف ہے، اور ضعیف کی وجہ سے حضرت معاویہ کو باغی یا دوزخی کہنا ہر گز جائز نہیں۔اوراس حدیث کی سند میں ایک روا کی کمعلی ہے جس کو کذاب وضاع کہا گیا (الالى المعنوعه)

<u>حضرت معاویہ (رضی اللّہ عنہ) کو باغی کہنا جائز نہیں</u> <u>امام</u> ابوالمعین میمون سفی ماتریدی لکھتے ہیں جن لوگوں نے حضرت علی (رضی اللّہ عنہ) سے جنگ کی ان کا نام باغی رکھنے میں اہل سنت و جماعت کے آئمہ متکلمین نے اختلاف کیا ہے تو ان میں سے بعض نے اس سے منع کیا ہے کہ حضرت معاویہ (رضی اللّہ عنہ) پر نام باغی کا اطلاق جائز نہیں۔ اور وہ کہتے ہیں کہ بیہ نام ان ناموں میں سے نہیں جوابیخ اجتہا دمیں غلطی کر اور اس کو باغی کہا جائے۔ حضرت معاویہ (رضی اللّہ عنہ) باغی نہیں کیونکہ انہوں نے اپنے اجتہا دمیں غلطی کی ہے اس لیے ان کی اجتہا دی

**\*\*** 

خطا پران کوباغی کہناجا ترنہیں۔بعض کہتے ہیں حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) پر باغی نام كااطلاق جائز ہے اور انہوں نے جس فرمان بارى تعالى سے استدلال كيا دہ سورہ جرات كى آيت ٩ ٢ ٢ اور في مال التي م كاليفر مان ٢ تقتلك الفيئة البتاغية اور حضرت على ف فرما يا إخواننا بَعَوْا عَلَيْنا (تمرة الادلة ص ١١٢، ص ٥٠٣) (بمار ي بھائیوں نے ہم پر بغادت کی) اور جنہوں نے اسم باغی کے اطلاق کوان پر منع کیا، دہ كت بي كم في مال الفرية كاحضرت عمار في متعلق جوفر ما ياب تقدُّلك الفِيَّة الْبَاغِيَّة (تجھایک باغی گروہ کل کرےگا)،وہ کہتے ہیں متعداد الطائفة الطالبة دمر عثمان (رضى الله عنه) يقال بغى اذا طلب (تمرة الادلة ج ٢، ١٢ ) أس كامعنى ب حضرت عثان (رضی اللہ عنہ) کا خون کا مطالبہ کرنے والاگروہ، کہا جاتا ہے بغی جب اس نے مطالبه كيارجو حضرت عمّار سفرما ياتها تقتلك الفِئة البّاغِيّة كم تجمي ايك باغ گروہ **قُل کرے گا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فر مایا کہ ہمارے بھائیوں نے ہم پر** بغاوت کی ہے چونکہ حضرت امیر معاویہ حقیقتا باغی نہیں تھے کیونکہ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ بیعت نہیں تھی اس لئے باغی نہیں کہنا چاہئے اور جولوگ حضرت امیر معابیہ کو بإغى جہنمى اور فاس كہتے ہيں معلوم ہوتا ہے كمان ك دل خوف خدا سے خالى ہيں قرآن میں قبال، مخالفت اور بغاوت کرنے والے کومومن اور بھائی فرمایا گیا (سورہ جرات ایت ۴۹) مولا نامحد كرم الدين دبير لكصة بي اگر حضرت معاويه (رضى الله عنه) معاذ الله فاس ومنافق ہوئے تو حضرت امام حسن ہر گزان کی بیعت نہ کرتے بلکہ تکوار اٹھا کران سے مقابلہ کرتے۔جیسا کہ بعد میں امام سین نے پزید عین سے مقابلہ کیا۔ اہل انصاف کے

1+1

لئے اس قدر بحث اس بارہ میں کافی ہے۔ ہاں صد کا کوئی علاج ہی نہیں ( آفتاب حدایت ص ۲۸۹) ۔ حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) نہ باغی تھے، نہ فاسق و فاجر تھے۔وہ صحابی فقیہ مجتھد تھے۔

صدرالشرعیه مفتی محد امجد علی متوفی ۲۷ ۳۱ هفر ماتے ہیں عرف شرع میں بغاوت مطلقاً مقابلہ امام برتن کو کہتے ہیں۔عنادا ہوخواہ اجتہادا، ان حضرات پر بوجہ رجوع اس کا اطلاق نہیں ہوسکتا۔ گروہ امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) پر حسب اصطلاح شرع اطلاق فشة باغیہ آیا ہے مگراب باغی بمعنی مفسد و معاند وسرکش ہو گیا اور دُشنا م سمجھا جاتا ہے۔ اب کسی صحابی پر اس کا اِطلاق جائز نہیں (بہارشریت حصہ اول س

قاضی برخور دارملتانی محشی نبراس نے لکھاہے چونکہ باغی نہ کہنے میں تکذیب مشور حدیث لازم آتی ہے (خوٹ اعظم و تذکرہ مثائخ سادات قادر یہ میں اس لیے حضرت امیر معاویہ (رضی اللّہ عنہ) کو معاذ اللّہ باغی کہنا چاہیے سیراستدلال چند وجوہ سے بالکل غلط

-4-

(۱) جس حدیث سے باغی ہونا ثابت کیا جاتا ہے اس میں کلام ہے چنا نچہ امام جلال الدین سیوطی نے اللالیء المصنوعۃ فی احادِیث الموضوعۃ میں لکھا ہے کہ سیحدیث ثابت ہی نہیں کیونکہ اس حدیث کے رادی پر جرح کی گئی ہے۔ اس کی زیادہ تفصیل دشمنان امیر معاد بی (ضی اللہ عنہ) کی ج ۲ کے ص ۲۲ اپر ملاحظہ کریں۔ اور مولا ناحمہ بخش حلوائی محمد ملافہ تعالی لکھتے ہیں کہ ہم نے اس حدیث پاک کو حدیثین اور محققین کے اقوال کی روشن میں باربارد یکھا ہے کہ بیحدیث صحین ہیں ہے (المعاد بی سالا) (۲) الف تھا الباغیة **r•r** 

میں حضرت معاور پر (ضی اللہ عنہ ) کا نام<sup>نہیں</sup> لیا <sup>ع</sup>میا اور نہ کسی حدیث میں <sup>ح</sup>ضرت معاویہ (رضى الله عنه) كوباغى كها كميا مو (٣) الله تعالى اور رسول الله مالي الله جو چابي فرمادي ہمیں جن حاصل نہیں کہ ہم ظالم عاصی خاطی اور باغی کہتے پھریں۔ مولا نامحر بجم الغنی خان لکھتے ہیں مثلا ابوذ رغفاری (رضی اللہ عنہ) کے ق میں سیجے بخارى مين ايك حديث مين آياب إنك إمرة فينك جاهليّة - بشكتم ايستخص ہو کہتم میں جاھلیت کی خصلت ہے (صحیح ابخاری، کتاب الایمان)۔اب ہم کو سزاوار نہیں کہ کہیں ابوذرمر دِجاہل شقے۔اسی طرح ابوجہیم (رضی اللہ عنہ) کے قن میں ، جو عمده صحابى يتصبحيح بخارى ميں روايت آئى بولا يتضدم عصالاً عن عايقة اور يد كنايد ہے اس بات سے کہ وہ اپنی عورتوں اور خادموں کو بہت مارتے رہتے تھے۔ اب ہم کو بیہ لائق نہیں کہ کہیں ابوجہیم مرد ظالم تھے۔ بلکہ اگر دُور تک خیال کیا جائے تو معلوم ہوا کہ بعض انبیاء کے باب میں بھی خدائے تعالیٰ کی جانب سے ناراضگی کے مقام میں عماب آمیز الفاظ وارد ہوئے ہیں مگر امتیوں کو مناسب نہیں کہ ان الفاظ کے موافق ان انبیاء کی . شان میں کلام کریں۔مثلا سورہ طمیس ہو تقصی احمر دَبَّه فَعَدی (نافرمانی کی آدم نے اپنے رب کی پس گمراہ ہو گئے )۔ باوجوداس کے آ دم علیہ السلام کو گنا ہگاراور گمراہ کہنا كفرب - حضرت يوس ك حالات ميں اللد تعالى فرماتا ب لا إلة إلا أنت مبتحانك انى محند من الظّاليدين (سوائ تير بكوئى معبود نيس - تو پاك ب تحقيق يس تفاظلم كرنے دالوں ميں سے ) ايساً وَإِذْ أَبْقَ إِلَى الْفُلْكِ الْمُشْحُونِ (يوس جس وقت بماكا بمرى بولى شقى كاطرف) ايضا فالتقبة الخوَّث وَهُوَ مُلِيْهُ (نُكُلُ كُنُ أَسُ كُو

r•r

مچھلی اور وہ ملامت میں پڑا ہوا تھا) مگر کسی خص کو یونس علیہ السلام کی نسبت لفظ ظالم اور مجلور ااور ملامت میں پڑا ہوا استعال کرنا جائز نہیں۔ اس طرح امتیوں کو مناسب ہے کہ صحابہ کے خق میں کلمہ خیر کے سوا کچھ نہ کہیں (تہذیب العقائد) تو پھر حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کو باغی کہنا کب جائز ہے؟ اگر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ حقیقتا باغی ہوتے تو حضرت سید ناحس مجتبی رضی اللہ عندان سے بھی صلح نہ کرتے۔ ان کا صلح کر نا اس بات کی دلیل ہے کہ حضرت معاومیہ باغی نہیں تھے۔ حضرت حسین رضی اللہ عنہ یزید کے مقابلہ میں میدان میں آگئے تھے تو کیا حضرت حسن مخالفت نہ کرتے۔ ضرور کرتے۔ تاریخ کی کتابیں دور عباسی میں لکھی گئیں

تاریخ کی کتابیں دوسری صدی ، جری کو بن عباس کے دور میں لکھی گئی ہیں اور بنی عباس بنی امید کو برا کہتے تھے۔ ان کی طرف ہر غلط بات منسوب کرتے تھے اور طرح طرح کے الزام لگاتے کوئی مؤرخ ان کی مرضی کی بغیر پچھ بھی نہیں لکھ سکتا۔ چنا نچہ علا مہ شبلی نعمانی لکھتے ہیں اسلامی تاریخ کے مؤرخین عموما بنی عباس کے عہد میں ہوتے ہیں اور یہ بات معلوم ہے کہ عباسیوں کے عہد میں بنوا میہ کے کاس ذکر کرنے کی کی شخص میں یہ بات معلوم ہے کہ عباسیوں کے عہد میں بنوا میہ کے کاس ذکر کرنے کی کی شخص میں استطاعت نہیں تھی کیونکہ اگر کسی سے بنوا میہ کے کاس ذکر کرنے کی کی شخص میں کے قائل کو کئی قسم کی ایڈ اؤں کا سامنا کر تا پڑتا اور ہتک عزت کے علاوہ تا موافق انجام سے دوچار ہوتا پڑتا تھا (الان مقاد علی مدن الاسلام) ۔ تو اس دور میں بنوا میہ کو بالعوم اور حضرت امیر معاو ہے رضی اللہ تعالی عنہ کو بالخصوص بدنام کرنے کے لئے لاتحداد الزامات و **\***• (\*

مفق محرقق عثاني صاحب لکھتے ہیں: حضرت معاد بیرضی اللہ عنہ کا سیاسی موقف چونکه حضرت علی رضی اللَّدعنه کے خلاف تھا، اور جمہور اہل سنت کے مز دیک تھی حضرت علی کے ساتھ تھا، اس لیے ان کے مخالفین بالخصوص روافض کوان کے خلاف پر و پیگنڈے کا موقع مل گیا۔ادران کے خلاف الزامات دانہامات کا ایک طومارلگا دیا گیا جس میں ان کے فضائل دمنا قب حیچپ کررہ گئے۔ درنہ وہ ایک جلیل القدر صحابی ، کا تب دحی ، ادر ایسے اوصاف حمیدہ کے مالک تھے کہ آج ان کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا، اس لئے جب حضرت عبد اللہ بن مبارک سے پوچھا گیا کہ حضرت معادیہ افضل ہیں یا عمر بن عبد العزیز۔تو آپ نے جواب دیا کہ حضرت معاومیہ کی ناک کی خاک بھی عمر بن عبدالعزیز سے افضل ہے۔ (جہان دیدہ ص ۳۰۳)اور روافض کی طرح خوارج نے بھی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کونشانہ تنقید بنایا ہے اور آپ کے کمالات کا انکار کیا اور الزامات لگائے۔ اس طرح خوارج نے حضرت امیر معاویہ کے کمالات کا انکار کیا یہاں حضرت معاویہ کے ناک کی خاک کاذ کر ہے ایک روایت میں گھوڑے کے غبار کا ذکر ہے اور تیسری روایت میں ہے حضرت امیر معادیہ کی گھوڑے کے ناک کی غبار ذکر ہے۔مقصد سب گاایک ہی ہے <u>شب دشتم کی تاریخی روایات صحیح نہیں ہیں</u> حضرت عمر بن عبد العزيز (رضی اللہ عنہ) کے تذکرہ میں لکھا ہے کہ حضرت عمر

حضرت عمر بن عبد العزيز (رسی اللدعنه) کے مذکرہ میں للحاب کہ حضرت عمر بن عبد العزيز (رضی اللدعنه) سے پہلے بن اميہ کے حاکم اور والی حضرت علی (رضی الله عنه) بن ابی طالب کوسب وشتم کيا کرتے تھے جب عمر خليفہ ہوئے تو انہوں نے اس بات سے روک ديا (طبقات ابن سعدن ۵ من ۲۰۰۰) بيا بو محنف لوط بن يحيلى کا اپنا قول ہے جو

2+0

قابل اعتبار نہیں ہے۔ کیونکہ اس کی کوئی صحیح سند نہیں ہے۔ دُاكرُ على محمد لكصة بي وَهَذَا الْأَثَرُ الَّذِي ذَكَرَ لَهُ ابْنُ سَعْدٍ لَا يَصِّح (<sup>معادية ب</sup>ن سفیان ۲۰۰) اور بیانژ (روایت) جس کا ذکر ابن سعد نے کیا ہے درست ہیں ہے، وَقَدْ المَّهَمَر الشِّيْعَةُ مَعَاوِيَةً رَضِي اللهُ عَنْهُ بِحَهْلِ النَّاسِ عَلَى سَبِّ عَلِي وَلَعْنِهِ فَوْقَ مَنَابِرِ الْمَسَاجِدِهَذِيدِ التَّعُوَةُ لَإِسَاسَ لَهَا مِنَّ الصِّحَةِ (مادير بن فيان ٢٠) حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ فرماتے ہیں، حباب الکلمی نے ابومحنف سے ذکر کیا کہ جب حضرت علی مرتضی (رضی اللہ عنہ) کوعمر وبن العاص (رضی اللہ عنہ) کے فیصلے کی اطلاع ملي توحضرت على (رضي اللَّدعنه) توابني قنوت ميں ان حضرات پرلعنت كرنے لگے معادية، عمروبن العاص، ابولا عور اسلمي، حبيب بن مسلمه، ضحاك بن قيس، عبد الرحمن بن خالد بن دلید ادر دلید بن عقبه پھر جب بیخبر حضرت امیر معادیہ (رضی اللّٰدعنه ) تک پیچی تو انہوں نے قنوت کے درمیان حضرت علی ،حسن وحسین ، ابن عباس ، اشتر بخعی کولعنت دینا شروع کردی۔حافظ ابن کثیر فرماتے ہیں:وَلا یَصِبح هَنَا اور بیردایت صحیح نہیں ہے (البدايددالنماية ٢ ٢ ٢ ٢) اوراشي طرح بيجى غلط ٢ جوبعض مورخين في لكها ٢ كمان شرائط میں سے بیشرط بھی تھی کہ حضرت علی المرتضی (رضی اللہ عنہ) کو برا بھلانہ کہا جائے کیونکہ ان کی شان میں گستا خیاں کی جاتی تھیں دراصل بیہ ایک الزام ہے جو حضرت امیر معادیہ (رضی اللہ عنہ) کو بدنام کرنے کی خاطر لگایا گیا تھا جس کو عام کردیا گیا بیہ کذب بیانی ہے اور جن مورخین نے بیاکھا اورروایت کیا ان میں سے کوئی بھی قابل اعتبارنہیں ہے۔حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) حضرت علی (رضی اللہ عنہ) اور

#### 1+1

اہل بیت اطہار کی تعظیم ونگریم کیا کرتے ہتھے۔ان کا اختلاف اجتہا دی تھا اور جو دمیری، لیقوبی اور ابوالفرج اصفهانی کی کتابوں میں مرقوم ہے وہ قابل اعتما داور قابل بھر دستہیں ہے بلکہ صحیح تاریخ میں جو پچھلکھا گیا ہے اس کے خلاف ہے وہ بیر کہ حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) امیر المونین حضرت علی (رضی اللہ عنہ) اہل ہیت اطھار کی بے حد تعظیم و تکریم کیا کرتے۔اور بنی امیہ کامنبروں پر برسرعام حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کی شان میں لعن وطعن کرتا ثابت نہیں ہے (المخص از سیرت امیر المؤمنین ص ۳۵۱) ڈاکٹر علی محمد صلابی لکھتے ہیں کہ جب ہم بن امیہ کے زمانہ کی طرف رجوع کرتے ہیں توان میں اس قسم کی تازیبا باتوں میں سے کوئی چزنہیں پاتے اور صرف اس قسم کی باتیں متاخرین کی کتابوں میں ہیں جو کہ بنی عباس کے زمانہ میں تحریر کی گئی تھیں اور بنی امیہ کو مسلمانوں کی نظروں میں بدنام کرنے کے ارادہ سے مسعودی دغیرہ نے مدوج الذھب میں کھیں جو کتب شیعہ میں سے ہے اور وہی جھوٹی باتیں اہل سنت کی کتب میں داخل . كردى كى اور عام چىلا دى كىي -

وَلا يُوْجَلُ فِيْهَا رِوَايَة حَمِيْحَة صَرِيْ يحة فَهَذِهِ دَعُوَة مُفْتَقِرَة إلى صَحَة النَّقُلِ، وَسَلَامَةِ الشَّنَسِمِنَ الْجَرُج، وَالْمَتْنِ مِنَ الْإعْتَرَاض، وَمَعْلُوم وَزُنُ مِفْلُ هَذِيدِ المَعُوَى عِنْدَ الْمُحَقِّقِيْنَ وَ الْبَاحِثِيْنَ، اور سَحَيَح مرتَ روايت من يه با تين نبي پائى جاتى بي رادر يدو وى نقل دليل كامخان باور سند كا جرح سے سالم ہونا اور متن كااعتراض سے محفوظ ہونا لازى ب رادر يدو وى محققين اور باعشين كرد يك ثابت نبي ہوسكتار اور حضرت معاوير (رضى الله عنه) اس جيس الزام وتبهت سے منزه

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### 2.

بی اس لئے کہ دین میں ان کی فضیلت ثابت ہے اور امت میں اچھی سیرت والے تھے اور بعض صحابہ نے ان کی تعریف کی ہے۔ اور بہترین تابعین نے ان کی مدح سرائی کی ہے اور ان کی دیا نتذاری علم وعدل وعلم اور تما ما تچھی عادات کی شہادت دی ہے (خاص انظفاء الراشیرین الحن بن علی بن ابی طالب من ۵ سالاتھار للعب والال س ۲۱۱ ابل لیل س ۲۳۳) معلوم ہوا کہ برعتی لوگوں کی تاریخی روایات کاذبہ کا انتساب حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کی طرف بالکل غلط ہے۔ اور سب وشتم کی روایات کا انتساب حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کی جانب کر تا جائز نہیں حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) اور ان کی جماعت تو برسرا قتد ارتض پھر ان کو حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کو گالیاں دینے کی اور ان کی جماعت تو برسرا قتد ارتض پھر ان کو حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کو گالیاں دینے کی اور ان کی جماعت تو برسرا قتد ارتض پھر ان کو حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کو گالیاں دینے کی رضی اللہ دینہ) کی حضرت امیں خالب اور منصور تھے یعنی ان کی حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ دینہ) کی حضرت الکی دوں ہے اور سب خالب اور منصور تھے یعنی ان کی حضرت امیر معاویہ در اونی اللہ دینہ کی

حضرت امير معاويد (رضى اللدعنه) حضرت سيدنا حسن (رضى اللدعنه) كم بعد تنها خليفه تصاور لوگول نے ان پر اتفاق كرليا تقا اور جر ملك وشهر كے باشد ب فرما بردارى كرنے لگے تصفى قائلى تفيح لله في تسبب علي تبل الح كُمة و حسن فرما بردارى كرنے لگے تصفى قائلى تفيح لله في تسبب علي تبل الح كُمة و حسن الشيمان الشيمان و تشريك باشد و فرما بردارى كرنے لگے تصفى قائلى تفيح لله في تسبب علي تبل الح كُمة و حسن الشيمان و معنى تعليم تبل الح كُمة و حسن الشيمان و معنى الله بي تعليم تعلي تبل الح كُمة و حسن و فرما بردارى كرنے لكے تصفى قائلى تفيح لله في تسبب علي تعليم تبل الح كُمة و حسن الشيمان و تشيم كرنے لكے تصفى قائلى تفيح لله في تعليم بي تعليم تعليم تعليم تعليم و تشيك تعليم تعليم و تشيم كري الأم و ي الشيمان و تشيم تعليم معاوية (معاد يرين الله مين التيفون التيفون الائم و تسبب عليم تعليم معاوية و معان الشيمان و تسبب علي تعليم معاوية و معاد بي الله و تعليم و تشيم كري الائم و تشيم كري الائم و تسبب عليم و تعليم و تسبب عليم و تسبب علي تعليم و تعليم و تعليم معاوية و معاد يرين الله بي الله و تسبب عليم و تسبب عليم و تعليم و تعليم و تعليم و تعليم و تسبب علي و تسبب علي و تشيم و تشيم و تشيم و تصفى الائم و تعليم و تعليم و تعليم و تعليم و تله و تمان الله و تعليم و تعليم و تلك و تعليم تعليم تعليم و تعليم تعليم و ت

1.4

رکھنااور کاموں کا باعث تسکین ہونا چاہئیے تھااور اس قشم کی باتیں حضرت امیر معادیہ (رضی اللدعنه) مرحفي نہيں تقيں۔ <u>حديث حضرت سعدين ابي وقاص رضى الله عنه كى تاويل</u> صحیح مسلم میں عامر بن سعبد بن ابی وقاص (رضی اللہ عنہما) اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ معاویہ بن ابوسفیان (رضی اللہ عنہ) نے سعد (رضی اللہ عنہ) سے يوچها: مما مَدَعَكَ أَنْ تَشْبَ أَبَأَ تَرَابٍ تَجْصَابُوتراب (رضى اللَّدعنه) كوسب وشتم كرنے سے کس نے روکا ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا: جب تک مجھے وہ نین باتیں یاد ہیں جو رسول التدميلين البيرة في ان كے ليے فرمائي تقيس ميں انہيں سب وشتم نہيں كروں گا۔اگر مجھے ان میں سے ایک بھی مل جائے تو مجھے سرخ رنگ کے ادنوں سے بھی زیادہ پسند ہوگی (مسلم کتاب نصائل السحابة)۔روافض کا اس روایت سے اپنے کذب وافتر اء کے لیے استد لال کرتا صحیح نہیں ہے۔ بیان کے زعم باطل پر دلالت نہیں کرتی۔ امام نودی فرماتے ہیں: معاد بیہ (رضی اللہ عنہ) کے اس قول میں اس امر کی تصریح نہیں ہے کہ انہوں نے سعد کوعلی (رضی اللہ عنہ) کو گالیاں دینے کا تھم دیا تھا۔انہوں نے سعد سے صرف اس سبب کے بارے میں پوچھاتھا جوان کے لیے علی (رضی اللہ عنہ) کوسب وشتم کرنے سے مانع تھا، گویا کہ وہ ان سے پوچھر ہے تھے کہتم بیکام درع و پر ہیز گاری کی وجہ سے ہیں کرتے ، کسی خوف کی وجہ سے ہیں کرتے یا اس کی کوئی اور وجہ ہے؟ اگر تو انہیں سب وشتم نہ دینے کی وجہ تو رع یا ان کا احترام ہے تو پھرتمہارا بیرویہ بہت خوب ہے اور شاید سعد (رضی اللہ عنہ) کسی ایس جماعت میں موجود ہوں جوانہیں سب وشتم کا نشانہ بناتی ہو مگر وہ ان کے ساتھ پیکام نہ

**r•**9

کرتے ہوں اور انہیں اس سے روک بھی نہ سکتے ہوں۔اس کی ایک دوسری تا ویل بھی کی جاسکتی ہےاوروہ بیر کہ اس کامعنی بیر کیا جائے جمہیں اس چیز سے س نے رد کا کہتم علی (رضی اللہ عنہ) کی رائے اور اجتہاد کو غلط بتا ؤاورلوگوں کے سامنے ہماری رائے اور اجتہا دکے حسن کوواضح کرو (شرح صحیح سلمج ۱۵، ص ۱۷۵)۔ ایک دفعہ جب ضرار ہمدانی نے معاویہ (رضی اللَّدعنه) كي موجودگي ميں حضرت على (رضي اللَّدعنه) كي تعريف وتوصيف كي جسے س كر معاویہ (رضی اللہ عنہ) رونے لگے اور ضرار کی باتوں کی تصدیق کی تو ابوالعباس قرطبی نے اس کی تعلیق میں لکھا ہے: بیرجدیث اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ معاویہ (رضی اللَّدعنہ) حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کی فضیلت اوران کے مقام ومر تبہ سے بخو بی آگاہ تھے۔ جب صورت حال بیہ ہے تو پھران کی طرف سے علی (رضی اللہ عنہ) کوصراحتاً سب دشتم کرنے کے حوالے سے ان کے بارے میں جو پچھ مروی ہے اس کا زیادہ تر حصہ جھوٹ ادر غیر صحیح ہے۔اس میں سے سب سے زیادہ پیج ان کا سعد بن ابی وقاص سے ان کا مذکورہ بالا ارشاد ہے۔ مگروہ سب شتم کے لیے صرح بہیں ہے۔ وہ اس بارے میں محض ایک سوال تھا کہ ان کے لیے ملی (رضی اللہ عنہ) کوسب وشتم دینے سے کون سی چیز مانع ہے؟ پھر جب معاویہ (رضی اللہ عنہ) نے ان کا جواب سنا تو پر سکون ہو کرا پنا سر جھکالیا اور سمجھ گئے کے حق حق دارکوملا ہے (امنہم للقرمبی ج۲ ص ۲۷۸)۔ ڈاکٹر الزخیلی اپنی کتاب الصحب والآل میں رقطراز ہیں: اس سے جو پچھ میں سمجھ سکا ہوں دہ بیہ ہے کہ حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ ) نے سعد (ض اللہ عنہ) سے بیہ بات خوش طبعی کے انداز میں کی تقی جس سے مقصود حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کے بعد فضائل سے آگاہی حاصل کرنا تھا۔ اس لیے کہ معاویہ (رضی اللہ عنہ)

#### 11+

بڑے ذہبن وفطین شخص شے۔ اُپ لوگوں سے ان کے اندر کی بانٹیں معلوم کرنے کو پسند کرتے بتھے۔ جب انہوں نے سعد (رضی اللہ عنہ) سے حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کے بارے میں ان کا موقف معلوم کرنا چاہا تو ان سے اس انداز میں سوال کرنا مناسب سمجھا۔ ان کاریسوال ان کے حضرت ابن عباس (رضی اللہ عنہ) سے اس سوال جیسا ہے کہ کیا آپ مان المالية كى ملت پر بيں؟ اس كے جواب ميں انہوں نے فرمايا: ميں نہ كمى (رضى اللہ عنه) کی ملت پر ہوں اور نہ عثمان (رضی اللہ عنہ) کی ملت پر میں رسول اللہ متا اللہ م پر ہوں (الابانة)۔ ظاہر ہے کہ معاویہ (رضی اللہ عنہ) کا حضرت ابن عباس (رضی اللہ عنہ) سے بیسوال خوشی طبعی کے انداز میں تھا، اسی طرح حضرت سعد (رضی اللہ عنہ) سے ان کا بیټول بھی خوش طبعی کی قبیل سے تھا۔ رہاردافض کا بید عویٰ کہ معادیہ (رضی اللّٰدعنہ) نے سعد (رضی اللّٰدعنہ) کو عکم دیا تھا کہ وہ علی (رضی اللّٰدعنہ) کوسب وشتم کیا کریں تو ان سے اس جیسی بات کا صدور ہر گرنہیں ہوسکتا (الانتمار لعوب والآل)۔ اس کے مانع کنی امور ہیں (سیرنا معاویہ بن ابوسفیان کی شخصیت) :ما منعك ان تسبّ اباً تر اب (سلم مناقب عل) آپ کوابوتراب سے ناراض ہونے سے س چیزنے روک رکھا ہے۔ اس کے جواب میں حضرت سعدبن وقاص نے فضائل بیان کئے۔سب کامعنی صرف گالی نہیں ہوتا بلکہ مخالفت ادر ناراضگی بھی ہوتا ہے۔ چنانچ چھنرت معاذین جبل (رضی اللہ عنہ) بیان کرتے ہیں کہ رسول اللد مال اللي في في في من تبوك م موقع پر فر ما ياكل تم انتاء الله تبوك ك بإنى ك چشمه پر پہنچ جا ڈے اورتم وہاں دن چڑھے پہنچو کے تم میں سے جب کوئی اس چشمہ پر پہنچے اس کے پانی کو ہاتھ نہ لگائے یہاں تک کہ میں پہنچ جا وَں۔ ہم وہاں پنچ تو وہاں ہم سے پہلے دو

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

111

صحابہ کی شان میں سونے طن کا احتمال ہوتا ہے تو واجب ہے کہ ان احادیث کی تاویل کی جائے اور علماء نے کہا کہ ثقبات سے ایسی کوئی روایت نہیں مگر اس کی تاویل ممکن ہے ( فادی مزیزی میں ۲۱۵)

شيخ قاسم بن نعيم الطائي لكصيح بيل هذا شان علماءنا من اهل السنة والجماعة (اهل الحق) فأنهم لايقبلون اى رواية تطعن في شخص معاوية وان صح سندها لانها مخالفة لتعديل الله ورسوله في سنة المطهرة (تحتين البيان م د1).

ہمارے علماء اہل سنت و جماعت (اہل حق) کی بیشان ہے کہ وہ ایسی روایت کو قبول نہیں کرتے جس میں حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کی شخصیت میں طعن کیا جائے اگر چہاس کی سند صحیح ہو کیونکہ وہ سنت مطہرہ میں اللہ اوراس سے رسول کی تعدیل کے

117

خلاف ہے۔ <u>مشاجرات صحابہ (رضی اللہ عنہ) کی بنیاد خطاء اجتھادی تقی</u> اجتھادی مسائل میں ہر فریق اپنے آپ کوخن پر سجھتا ہے اور اپنی بات کی تاؤیل کرتا ہے اور صحابہ اکرام کے درمیان جو مشاجرات ہوئے وہ خطاء اجتھادی کی بنا پر ہوئے۔مثلا جنگ جمل ، جنگ صفین وہ حصول خلافت کی خاطر نہیں تھیں، بلکہ خطائے اجتھادی کی بناء پر ہوئیں تھیں۔

علامہ سعد الدین تفتاز انی متوفی ۹۱ ک صلیح ہیں وما وقع من المحفالفات بَدَيْنَ عَلِيٍّ وَمُعَاوِيَةً رَضِى اللهُ عَنْهُما وَالْمُحَارَبَاتِ لَمْ يَكُن عَن بِزَاعِ فِيْ خِلَافَتِهِ، بَلْ خَطاً فِي الْإِجْتِهَادِ (الجموعة السنة على ثرت المطائد النغة م ٥٨٢) - اور جو اختلافات اورلزائياں واقع ہوئى ہیں حضرت على (رضى الله عنه) اور حضرت معاوير (رضى الله عنه) كے درميان تو وہ ان كى خلافت كي بارے ميں جُطَر ے كى وجہ سے نہيں بلكہ اجتہادى خطاكى وجہ سے ہوئى -

علام مش الدين احمد خيالى (متوفى ٢١ ٨ ه) لك ي ي فيان معاوية واحز ابه بعد اعن طاعيته مع إغتر افيه مريان الله افضل الله ي زمانيه وانته الاحتى بالإمامة منه يشبعة هي ترك القصاص عن قتلة عنمان رضى الله عنه . (ماي على عن م الما الما الله منه به وي ترك القصاص عن قتلة عنمان رض الله عنه . (ما ي الم عن م حضرت على كى اطاعت س بعاوت كى ان ك اعتراف كرف اور مان كى جماعت ف حضرت على كى اطاعت س بغاوت كى ان ك اعتراف كرف اور مان كى جماعت م حضرت على كى اطاعت س بغاوت كى ان ك اعتراف كرف اور وي زياده ام

117

وخلافت کے لائق بیں۔ ان کی طرف سے ایک شبہ ہوا ہے۔ وہ قصاص کو حضرت عثمان (رضی اللہ عنہ) کے قاتلوں سے نہ لینا اور چھوڑ دینا تھا۔ علامه عبدالکیم سیالکوٹی (متونی ۱۰۲۷ھ) حاشیہ خیالی پر لکھتے ہیں وطن ان تأخیر أمرهم مع عظم جنايتهم يوجب الاغراء بالائمة وتعرض الدماء للسفك و ظن على رضى الله عنه ان تسليم قتلة عثمان مع كثرة عشائرهم و اختلاطهم بألعسكر يؤدى الى اضطرار أمر الامامة لا يكون اصوب في بدايتها فرأى التاخير اصوب به حتماً (شير عبداكيم سيالكو في على الخيالي ، ص ١٣٥) \_ علامه رمضان افندى ( متوفى ٩٧٩ه ) لَكْصَح بي أَيْ فِي إِسْبِتِحْرًا جِ الْهَسْ خَلَةِ وَهُوَ تَرُكُ الْقِصَاصِ مِنْ قَتُلَةٍ عُثْمَانٍ قَالَ عَلَى رَضِيَ اللهُ تَعَالى عَنْهُ إِخْوَانُنَا بَغُوْا عَلَيْنَا وَلَيْسُو كُفَّارًا (الحامة رمضان اندى ٢٩٦) - يعنى مسلد نكال في من خطا بوئى باور وہ عثمان غنی (رضی اللہ عنہ ) کے قاتلوں سے قصاص نہ لینا تھا حضرت علی (رضی اللہ عنہ ) نے فرمایا ہمارے بھائیوں نے ہم پر بغاوت اور سرکشی کی ہے وہ کا فرنہیں ہیں۔ شارح هدایدامام کمال الدین ابن همام حنفی متوفی ۹۹۱ ه کھتے ہیں وَ مَمَا جَرْی

ہمنی متعاویتة و علی رضی الله عنم منا كان مبنية على الرجيم الد منازعة من متعاويتة في الرحمامة (السايرة بر ١٣٣) - حضرت معاديدادر حضرت على (رضى الله عنما) ك درميان جودا تعات بيش آئ ان كى بنا اجتماد پرتقى اور حضرت على (رضى الله عنه) كى امامت (خلافت) كى بارے ميں حضرت معاديد (رضى الله عنه) كى طرف سے كوئى تناز عذبين تفار اى لئے مولانا حالى متوفى ه ١٩٢ ، كھتے ہيں:

#### <u> http://ataunnabi.blogspot.in</u>

rir

اگراختلاف ان میں باہم دگرتھا توبالکل مداراس کا اخلاص پرتھا جھگڑے تھے لیکن نہ جھگڑوں میں شرتھا خلاف آشتی سے خوش آیندہ ترتھا (میدیں حالی میں (

خطا کی دوشمیں بعض حضرات خطائے اجتصادی کو خطائے منکر قرار دیتے ہیں جیسا کہ بہار شریعت ( کتاب خلافت وملوکت کتاب، نام ونسب، اور کتاب غوث اعظم میں مرقوم قاضی محمد برخوردار ملتانی محشی نبراس لکھتے ہیں کہ میں نے بھی موقعہ پا کر عرض کی۔ كهاميرمعاوبيك حرب بعلےالمرتضے كوچندعلانے خطااجتها دى سے تعبير كياہے۔اور چندعلاء عظام اورصوفيه كرام لتح خطأ منكركها ب- اس وقت سلسلة الذهب عارف جامى مير ب یاس تھی۔ میں نے وہ کھول کر پیش کی۔اور دوشعر پڑ ہے وان خلافیکه داشت با حیدر مربح دیگر حق درانجابدست حيدر ثبود جنگ بااوخطائے منگر بود سوال بیہ ہوا کہ کیا خطا اجتہادی اور خطا منگر مترادف ہیں۔جن کامفہوم ایک ہے۔ یا وہ جداجدا ہیں۔ آپ نے جواب میں فرمایا کہ توبہ ان دونوں میں بون بعید ہے۔ خطااجتہا دی میں نیت بخیر ہوتی ہے۔اورخطامنگر میں نیت بد ہوتی ہےاستفسار کیا گیا۔ کہ اب دونوں اقوالوں میں تعارض ہو گیا۔ جن کس کو مجھا جائے۔ جواب فرمایا کہ تن تو عارف جامی نے لکھا ہے۔ (خوث اعظم وتذکرہ مشائخ سادات قادر سے بس ۱۷۷)۔

حضرت سید پیرمهرعلی شاہ رحمہ اللّٰدمتو فی ۲۹ صفر ۲۵ ساچ اا مئی کے ۱۹۳ ء کی تالیفات میں خطائ منكر كاذكرراقم السطوركي ناقص نظر سي بي كزرا \_ والتداعلم \_ مولاناجامى عليدالرحمة فرمات بي: وندال سركشي خطاءكر دند جمعے از بیعش لبا کر دند ترجمہ:ایک جماعت نے حضرت علی کی بیعت سے انکار کیا اور اس (جماعت) نے سرکشی میں خطا کی۔ درخلافت صحابي ديگر وآن خلافي كهداشت باحيدر جنگ باادخطائے منگر بود حق درآ نجابدست حيدر بود (اعتقادنامه ۲۷) اوروہ دوسراصحابی جوسلسلہ خلافت حضرت علی سے اختلاف رکھتا تھا (یعنی جناب معاویہ) اس وقت حق علی المرتضیٰ کی طرف تھا اور ان سے جنگ کرنا خطائے منکر تھا یعنی نا يبنديده خطائقي۔ صدر الشريعت مفتى محمد امجد على رحمه الله تعالى متوفى ٩٢ ١٢ ٥ لكصح بين وه (خطا) دونشم ہے خطام قرر کہ اس کے صاحب پر انکار نہ ہوگا بیدوہ خطا اجتہا دی ہے جس سے دین میں کوئی فتنہنہ پیدا ہوتا ہوجیسے ہمار بے نز دیک مقتدی کا امام کے پیچھے سورہ فاتحہ پڑھنا۔ دوسری خطامنگریہ وہ خطاءاجتہا دی ہےجس کے صاحب پرانکار کیا جائے گا کہ اس کی خطاباعث فتنہ ہے۔حضرت امیر معاویۃؓ کا حضرت سید تا میر المونین علی مرتضیٰ کرم اللد تعالى وجههالكريم يسيخلاف اسي فتسم كى خطاكا تقااور فيصله وه جوخو درسول اللد ملي فلي المدح فرمایا که مولی علی کی ذکری (تائید) اور امیر معاویه کی مغفرت رضی اللہ تعالی عنہم

اجمعين \_(ببارشريعت حصهاول ٢٥٧) خطاءاجتمادی کے سوا کچھ ہیں کہنا چاہئے حضرت امام ربانی مجد دالف ثانی متوفی ۲۳۰ ا هان اشعار پر تبصره فرمات بیں وخدمت مولانا عبدالرحن الجامي كه خطامنكر گفته است نيز زيادة كرده است برخطا هر چه زيادت كندخطااست كهداً نچه بعدازان گفتهاست كهاگراد ستحق لعنت است \_\_\_\_الخ نيز نا مناسب گفته است چه جائے تر دید است؟ وچہ ل اشتباہ؟ اگر ایں شخن درباب یزید می گفت گنجایش داشت امادر مادهٔ خطرت معاویه گفتن شاعت دارد ودر احادیث نبوی مالة ليهم با باسنادِ ثقات آمده كه حضرت بيغمبر عليه الصلوة والسلام در مق معاوية دعا كرده اندوفرموده انداكلهمة علِّمة الكِتَابَ وَالْحِسَابَ وَقِهِ الْعَنَابَ وَجائ ديكردردعافر موده اند ٱللَّهُجَّرِ اجْعَلْهُ هَادِيًّا وَمَهْدِيًّا وه دعاء ٱخصرت مقبول ظاہراً ايسخن از مولا نا برسيل سهوونسيان سربرزده باشدوا يضأ مولانا دربهان ابيات تصريح باسم ناكرده گفته است آن صحابي ديگراي عبارت نيز از ناخوشى خبر ميد بدرَبَّهَا لا تُؤَاخِذُ مَا إِنَّ نَسِيْهَا أَوُ آخطائاً. ( مکتوب دفتر اول ۲۵۱) مولا ناعبدالرحمن جامی نے حضرت معاویہ کے بارے میں خطائے اجتہادی کوخطائے منگر کہہ کرزیادتی کی ہے، خطا پر جوزیادتی کی جائے گی خطا ہوگی، پھراس کے بعد جومولا ناجامی نے کہا ہے اگر وہ ستحق لعنت ہے۔۔۔الخ یہ بات بھی نامناسب کہی ہے بیتر دید کا کون سامقام تھا؟ اوراس میں اشتباہ کا کون سامل تھا اگر بیہ ہات پزید کے ق میں کہی جاتی توالبتہ تنجائش تھی لیکن سید نامعاو ہیے بارے میں ایسا کہنا نہایت کھناؤنی بات ہے۔ حدیث نبوی مان شاہ میں ثقہ راویوں کی سند سے آیا ہے کہ

المحضرت مان التي في معاديد معاديد معاديد عن ميں بيد عافر مائى: اے اللہ! معاد بيكو كتاب وحساب كاعلم عطافر مااور عذاب سے بچار دوسر موقع پر بید عافر مائی اے اللہ ان كو بادى ومہدی بنادے۔ اور آنخصرت سائن ایہ کی دعا قبول ومنثور ہے۔ ان تمام باتوں کی موجودگی میں معلوم ہوتا ہے کہ مولانا جامی سے بیقول سہودنسیان کی بدولت نکل گیا ہے، نیز ان اشعار میں مولانا جامی نے نام کی تصریح نہیں کی بلکہ سیکہا ہے اے دوسر ے صحابی ۔ اس عبارت سے بھی (صحابہ سے) ناخوش کی بوآتی ہے، اس لیے ہم یہی دعا کرتے ہیں: اے الله الله المارى خطاونسيان پرمواخذه ندفر ما\_ ( آمين !) معلوم ہوا کہ خطائے اجتمادی سے پچھ بھی زیادہ ہیں کہنا چاہئیے اس لئے امام ر بانی علیہ الرحمة نے خطا کے ساتھ لفظ منگر کونا پسند فر ما یا ہے۔ <u>حضرت سيد ناعلى المرتضى (رضى اللد عنه) حق بر يتص</u> علم الحدى امام ابومنصور محمد ماتريدى متوفى سيسسم ولكصح بيس فبان عليبا رضى لله عنه قاتل الفئة الباغية بالسيف ومعه كبراءالصحابة واهل البدر (رضى الله عنه) وكان هو محقا في قتاله ايا همر (تاويلات القران جرما ص ٢٩) اور بيتك حضرت علی نے تلوار کے ساتھ باغی گروہ سے جنگ کی تھی اور حالئکہ بڑے بڑے صحابہ اور اہل بدران کے ساتھ بتھے اور حضرت علی اپنے قبال میں ان سے حق پر بتھے۔ امام قاضی صدر الاسلام ابواليسرمحد بذدوى ماتريدى متوفى ٩٣ ٢ هفر مات بي قال أهل السنة والجهاعة ان معاوية حال حياً قاعلى (رضى الله عنهما) لمريكن اماما بل كان الامام والخليفة على وكأن على على الحق ومعاوية على الباطل الا انه كأن

متاولا فيما يفعل وماخرج عن الايمان بمافعل بل كان مسلما . وكذلك من كأن معهمن اتباعه لمريكفروا بمخالفة على وقتالهم معه. . و الدليل على ان معاوية كأن غير محق قوله عليه السلام لعمّار بن ياسر تقتلك الفئة الباغية وقتله قوم معاوية. (اصول الدين للبندوى ص٢٠٣) ترجمہ:اهل سنت وجماعت نے فرمایا ہے کہ بے شک حضرت معادیہ حضرت علی رضی التدعنهما کی زندگی کی حالت میں امام اور خلیفة ہیں تھے بلکہ امام اور خلیفہ حضرت علی ہی تھے۔ اور حضرت علی حق پر تھے اور حضرت معادیہ (رضی اللہ عنہ) خطا پر تھے مگر بے شک حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) اپنے کاموں میں تاویل کرتے تھے۔اور جو کچھانہوں نے کیا ہے اس کی وجہ سے وہ ایمان سے خارج نہیں ہوئے بلکہ سلمان ہیں اور اسی طرح وہ جوان کے ساتھ بتھان کی پیروی کرنے والوں میں سے دہ حضرت علی کی مخالفت کرنے اور حضرت علی سے لڑنے کی وجہ سے کافرنہیں ہوئے۔۔۔اور دلیل اس پر سے کہ حضرت معادیہ (رضی اللہ عنہ) خطا پر تنصے نبی ملک ظلیہ کم کا فرمان ہے حضرت عمّار بن یا سرکے لئے کہ بچھےا یک باغی گروہ قُل کرے گاتو حضرت معادیہ (رضی اللہ عنہ ) کے لوگوں نے حضرت عمّار کوتل کیا تھا (جو باغی قشم کے لوگ حضرت معادیہ (رضی اللہ عنہ) کی جماعت میں گھس محت يتصانهون في حضرت عمّار بن ياسركو محصيد كما تها-واللداعلم)-امام الوامعين ميون سفى الماتريدى (متوفى ٥٠٨ ه) لكص إلى لا ارتياب

لاحد له من العلم حظ في تفاوت ما بين على ومعاوية (رضى الله عنهما) في الفضل والعلم والشجاعة والغناء والسابقة في الاسلام و اذا كأن الامر

119

کذلك، كان خطاء معاویة ظاهر ۱ الا انه فعل ما فعل ایضا عن تاویل فلم یصر به فاسقا (تبرة الادلة ن۲ م۲ سا۱۱) یعنی حضرت علی اور حضرت معاویه رضی الله تعالی عنهما کے درمیان کوئی برابری نہیں ہوسکتی اس لئے کہ حضرت علی علم وفضل شجاعت وبہادری میں افضل ہے اور سب سے پہلے اسلام لانے والوں میں سے تھے، جب یہ معاملہ اس طرح تھا، تو حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) ظاهر اخطا پر تھ مگر کیا جو کیا وہ تاویل کی بنا پر تھا تو ایسا کرنے سے وہ فاسق نہیں ہوئے۔

امام ربانی مجد دالف ثانی ۲۰۰۰ بن تکھتے ہیں اور ان لڑائی جھکڑوں کو جوان کے در میان واقع ہوئے ہیں نیک محمل پر محمول کرنا چاہئیے اور ہوا وَتعصب سے دور سجھنا چاہئیے کیونکہ دہ مخالفتین تاویل واجتھاد پر مینی تھیں نہ ہوا وَہوں پر۔ یہی اہل سنت کا مذھب ہے۔ لیکن جاننا چاہئیے کہ حضرت امیر کرم اللہ دجھہ کے ساتھ لڑائی کرنے والے خطا پر تصاور حق حضرت امیر (رضی اللہ عنہ) کی طرف تھا لیکن چونکہ یہ خطا خطائے اجتہادی کی طرح محضرت امیر (رضی اللہ عنہ) کی طرف تھا لیکن چونکہ یہ خطا خطائے اجتہادی کی طرح محضرت امیر (رضی اللہ عنہ) کی طرف تھا لیکن چونکہ یہ خطا خطائے اجتہادی کی طرح آمدی سے قتل کرتا ہے کہ جمل وصفین کے واقعات اجتہا دسے ہوئے ہیں۔ اور شیخ ابوشکورسلمی نے تھی ہیں تصریح کی کہ اہل سنت و جماعت اس بات پر ہیں کہ معاویہ (رضی اللہ عنہ) ان کے تمام اصحاب جوان کے ہمراہ تصرب خطا پر تھے۔ لیکن ان کی خطا اجتہا دی تھی اور شیخ این جمرنے صواعت میں کہا ہے کہ حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) اور امیر کے درمیان جھلڑے از روئے اجتہا دے ہوئے ہیں اور اس قول

كوابل سنت كے معتقدات (عقائد) سے فرما يا ہے۔

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

11.

شارح مواقف نے جو کہا کہ ہمارے بہت سے اصحاب اس بات پر ہیں کہ و منازعات ازروئے اجتصاد کے ہیں ہوئے ۔معلوم نہیں اصحاب سے ان کی مراد کونسا گرد ہے جبکہ اہل سنت اس کے برخلاف حکم دیتے ہیں جیسے کہ گذر چکا ہے اور قوم کی کتابیں خطائے اجتصادی سے بھری پڑی ہیں جیسا کہ امام غزالی اور قاضی ابو بکر با قلانی وغیرہ نے تصریح کی ہے۔ تو حضرت امیر (رضی اللہ عنہ) کے ساتھ لڑائی کرنے والوں کے ق میں فسق وضلال کا گمان بھی جائز نہیں ( کمتوب نمبر ۲۵۱، دفتر ادل) شیخ احمہ فاروقی سرہندی(متوفی ۱۳۳۴ھ) فرماتے ہیں کہامام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے تصریح کی ہے کہ وہ جھگڑ اامر خلافت پر نہیں ہوا۔ بلکہ قصاص کے پورا کرنے کے لیے حضرت امیر رضی اللہ عنہ کی خلافت کے ابتدامیں ہوا ہے۔اور شیخ ابن ججرنے بھی اس بات کواہل سنت کے متقدات سے کہا ہے۔ اور شیخ ابوشکور سلمی رحمۃ اللہ علیہ نے جو بزرگ علمائے حنفیہ میں سے ہیں کہا ہے کہ حضرت معاویہ اور حضرت امیر رضی اللہ عنہما کے درمیان جھکڑے خلافت کے بارہ میں ہوئے ہیں۔ کیونکہ حضرت پنج سرعلیہ الصلوق والسلام نے حضرت معاويه رضى اللدعنه كوفرمايا تهاكه إذا مملكت النيّاس فمازفيق علم جبتم لوگوں کا مالک بنے توان کے ساتھ نرمی کر۔ شاید اس بات سے معاویہ رضی اللہ عنہ کوخلافت کاطمع پیدا ہوگیا ہولیکن وہ اس اجتہاد میں خطا پر تنصاور حضرت امیر رضی اللہ عنہ حق پر کیونکہ ان کی خلافت کا دقت حضرت امیر کی خلافت کے بعد تھا۔ اور ان دونوں قولوں کے درمان موافقت اس طرح پر ب كه موسكتاب كه اس منازعت كامنتا قصاص كى تاخير مو-اور پکر خلافت کاطم بھی پیدا ہو گیا ہو۔ بہر نقار پراجتہا داپنے ک میں داقع ہوا ہے۔ اگر خطا

پر ہے تو ایک درجداور تن والے کے لیے دودر ہے بلکہ دس در ہے۔ ( کتوبات دفتر اول کتوب ۲۵۱) العض نے لکھا ہے اہل النة والجماعة کا مسلک ہے کہ سیدناعلی (رضی اللّٰدعنہ) (رضی اللّٰدعنہ) اور سیدنا معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) دونوں تن پر تقے اور دونوں سے خطائے اجتحادی سرز دہوئی۔ سید معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) سے سی خطا ہوئی کہ انہوں نے قاتلان اجتحادی سرز دہوئی۔ سید معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) سے سی خطا ہوئی کہ انہوں نے قاتلان عثان (رضی اللّٰدعنہ) کا معاملہ اپنے ہاتھ میں لیا اور سیدناعلی (رضی اللّٰدعنہ) سے سی خطا موئی کہ انہوں نے باوجود قدرت کے قاتلان عثمان (رضی اللّٰدعنہ) سے تعد خطا ان کو ہڑے بڑے عہدے دیئے۔ اور اس خطا کا ذکر سید ایو الاعلیٰ مودودی نے خلافت و ملو کیت کے ص۲ ۲۰ اپر بھی کیا ہے (سیر مادی ہی ۲۵ میں مادی ہوں کہ میں ایو اور کی دونوں کہ خطا ملو کیت کے ص۲ ۲۰ اپر بھی کیا ہے

جہوراہل سنت کا مسلک راج بیہ ہے کہ حضرت علی (رضی اللّٰدعنہ) حق پر یتھے اور ان کے مخالف خطائے اجتھادی کے مرتکب ہوئے۔

شیخ احمد فاروتی سر مندی علیہ الرحمۃ لکھتے ہیں: اہل سنت و جماعت کے علماء رضی اللہ عنہ منفقہ عقیدہ ہے کہ ان جھکڑوں میں حق بجانب حضرت علی رضی اللہ عنہ تصے اور حضرت امیر سے لڑنے والے خطا پر تصلیکن یہ خطا جس کا نشا اجتہاد ہے طعن وملا مت سے دور ہے ۔ مقصود حقیت جانب امیر ہے اور خطا بجانب مخالف امیر کہ اہل سنت اس کے قائل ہیں اور مخالف کولعن طعن کرنازیا دتی ہے اور بے فائدہ ہے۔ (کمتوبات دفتر سوم کمتوب ۱۳) مسلک قشیخ عبد الحق محدث دہلوی (متوفی ۲۵ ما حد) ککھتے ہیں کہ علماء سنت کا مسلک ہے کہ حضرت معاور پر (منی اللہ عنہ) سے تمام مجادلات حضرت علی (رضی اللہ عنہ) امام برحق ہے کہ حضرت معاور پر (رضی اللہ عنہ) کے تمام مجادلات حضرت علی (رضی اللہ عنہ ) امام برحق

وظيفة مطلق كے خلاف بغاوت وخرون پر محمول كئے جائيں جيسے حديث ممار بن يا مرميں جو تواتر كے ساتھ محمرت رضى ہے آيا ہے تفت لك الفقة التباغية تد تك فو همر إلى الجند بة وَيَدَ تُحَوِّدَكَ إلى النَّارِ - اس بات كى دليل ہے كہ بيد معاملہ موجب كفر اور مستوجب لعنت نہيں تفار سلف صالحين اور علاء مجتهدين سے سى نے بھى حضرت معاوير (رضى اللہ عنہ) پر لعنت نہيں جيجى دهيقت بيہ ہے كہ علاء اہل سنت كى عادت ہے كہ دولعن و طعن سے كناره شى اور تر بيل محمد محمد من اللہ موجب كفر اللہ عنه) پر العنت نہيں جيجى در حقيقت بيہ ہے كہ علاء اہل سنت كى عادت ہے كہ دولعن و طعن سے كناره شى بى كيوں نہ ہو - كيا معلوم ہے كہ عاقب كار ايمان و سعادت كى دولت الم كرا ہو مرجب كى موت يقين سے معلوم ہو كہ تر پر ہوئى ہے اسى کا فركہا جا سكتا ہے ہو ہوں اللہ عنہ يہ معاملہ موجب كفر ہو كہ موجب

( يحيل الايمان اردوم ٢٥٨، فاري ص ١٤١)

علامه عبد العزيز پر حاردى متوفى ١٣٣٩ حرمه الله كلطة بي كه قال آهلُ الله تَقَة كان الحقَّى مَعَ على رَضِى الله عَنْهُ وَإِنَّ مَنْ حَارَبَهُ مُخْطِئَ مَ فِي الْإِجْتِهَا دِفَهُوَ مَعْذُلُورٌ وَإِنَّ كُلَّا مِنَ الْفَرِيْقَدُنِ عَادِلٌ صَالِحٌ وَ لَا يَجُوُزُ الطَّعْنُ فِي أَحَلٍ مِنْهُمُ مَعْذُلُورٌ وَإِنَّ كُلَّا مِنَ الْفَرِيْقَدُنِ عَادِلٌ صَالِحٌ وَ لَا يَجُوُزُ الطَّعْنُ فِي أَحَلٍ مِنْهُمُ لِلْا حَادِيْ المَسْهُورَةِ فِي مَدْج الصَّحَابَةِ رضى الله عنهم وَ التَّهْ عَنْ سَتِهِمْ وَ لِلْا حَادِيْ المَسْهُورَةِ فِي مَدْج الصَّحَابَةِ رضى الله عنهم وَ التَّهْ عَنْ سَتِهِمْ وَ لَوْلَا حَادِ الْحَتَى فَرَاذَا بَعْنَ الْحَقْ الصَّحَابَةِ وَ مَن الله عنهم وَ التَّهُ عَنْ سَتِهِ وَ هُذَا هُوَا الْحَتَى فَعَادَ الصَّحَابَةِ وَ مَنْ الله عنهم وَ التَّهُ عُنْ مَعْنَامَ وَ مُوا الْحَتَى فَي مَنْ اللهُ عنهم وَ التَّهُ عَنْ مَا الْحَقَاءَ الْحَقَاءِ الْحَتَى المَنْ الله عنهم وَ التَّهُ عَنْ مَعْنَا مَو مُوا الْحَتَى فَي مَا اللهُ عنه مَنْ اللهُ عنهم وَ التَّهُ عَنْ مَعْ الله مِنْ الله عنه مو وَ التَّهُ عَنْ مَع مَوْ اللهُ عَنْهُ مَوَ الْحَتَى اللهُ عنه مَا اللهُ عنهم وَ اللهُ عن مَنْ مَعْهُ وَ الْحَتَى اللهُ عنه مُو مَوْ اللهُ عَنْهُ مَوْ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ وَ الْحَتَى اللهُ عَنْهُ وَ الْحَقْ الْحَقْ عَنْ اللهُ عَنْهُ وَ الْحَتَى اللهُ عَنْهُ وَ الْحَتَى اللهُ عَنْهُ مَنْ اللهُ عَنْهُ وَ الْحَقْ عَنْهُ مَنْ اللهُ عَنْهُ الْحَوْلُ الْحَارِ الْحَابِ الْحَابِ الْحَارِي اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ الْمُ عَنْ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ مُ الْتُعْنَى اللهُ عَنْ الْحَتَابِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ الْمُ عَنْ اللهُ عَنْ الْحَقْبُ عَنْ الْحَاسُ عَنْ اللهُ عَنْ الْحَابَ الْحَابُ الْحَابُ الْحَلْمُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ الْحَقْ الْحَابُ عَنْ الْحَابُ عَنْ الْحَابِ عَنْ الْحَابُ الْحَابُ الْحَابِ الْحَابُ مِنْ الْحَابُ عَنْ الْحَابُ الْحَابِ عَنْ الْحَابُ الْ وَالْحَابُ عَنْ الْحَابُ مَا عَنْ الْحَابُ الْحَابُ عَالَ الْحَابُ عَنْ الْحَابُ الْحَابِ الْحَابُ الْحَابُ الْحَابُ الْحَابُ الْحَابُ الْحَابُ الْحَابُ الْحَابُ مَنْ مَ مُ مَنْ الْحَاجَ الْحَابُ الْحَابُ الْحَابِعُ الْحَابِ الْحَاب

\*\*\*

اس طرح احادیث کے اندر صحابہ (رضی اللہ عنہ) کو بُرا کہنے سے منع کیا گیا ہے۔ یہی مذھب جن ہے، پس جن کے بعد گمراہی کے سوا کیا ہے۔ علامہ پوسف نبھانی رحمہ اللہ لکھتے ہیں ہم اہل سنت کے نزدیک حضرت معادیہ(رضی اللّہ عنہ) ان صحابہ کرام (رضی اللّہ عنہم) کی ما نند ہیں جنہوں نے حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کے خلاف خروج کیا اور بیصحابہ کرام (رضی اللہ عنہم) اپنے اس طرزعمل میں مجتهد بتصربها دا نکتنه نگاه بیر ہے کہ حضرت علی (رضی اللہ عنہ ) اس معاملہ میں مصیب اور ان کی مخالفین مخطی تھے اور مجتھد کو ہر فعل اجتھاد پر تواب ملتا ہے، خطاء پر گناہ ہیں ہوتا۔ مصیب مجتهد کودس نیکیاں ملتی ہیں جبکہ خطی کوایک نیکی (ہم کہتے ہیں کہ حضرت علی (رضی اللہ عنه) کے خلاف خروج کرنے والوں کی نیتیں صحیح اور صاف تھیں) کیونکہ وہ قاتلین عثان (ض اللہ عنہ) سے قصاص (بدلہ) لینے کا قصد رکھتے تھے۔ان کی نظر میں بیغل شرع شریف اور مسلحت امت کے موافق تھا تا کہ فاسق وفاجرلوگوں کو نیک حکمر انوں کے خلاف اقدام کی جرأت نہ ہو۔ یہی وجہ ہے کہ اس خروج و بغاوت سے ان کی عدالت اور خداخو فی میں خلل نہ پڑااور نہان سے دینی روایات کینے میں حرج واقع ہوا۔ فرض كرد كه بعض صحابه كرام (رضى الثلة عنهم) مثلاً حضرت معاويه (رضى الثدعنه) نے (جبیہا کہ شیعہ اور بعض غلط کارلوگ جھوٹی تاریخی روایات کے مطالعہ کی بنا پر کہتے ہیں) حضرت علی (رضی اہلّدعنہ) سے نفسانی اعتراض اور دنیاوی خواہشات کی وجہ سے

جنگ کی ۔توہم اس کے جواب میں بطور جدل ومناظرہ سلیم کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ہاں ایسامکن ہے کیونکہ وہ معصوم نہیں، انسان ہیں (اورانسان سے خطاء کا امکان رہتا ہے ) مگر

اتن بات سے وہ کافرنہیں ہوجاتے صرف خطاء کارقرار پاتے ہیں،اور اللہ تعالیٰ بخش دینے والامهربان ہے۔ دوسرى طرف خدمت دين ميں ان كى نيكياں بے حدودساب ہيں۔ان كوشرف

صحابیت کا اعزاز حاصل ہے، انہوں نے حضور کی معیت ورفاقت میں جہاد کیا، خلفائے راشدین کے عصد خلافت میں بلاد شام کی حفاظت وحراست فرمائی، پھر جب مستقل حکمران بیخ توجنگوں اور جہادی کا موں میں مشغول رہے اور بہت سے علاقے فتح کئے تا آئکہ ان کی فوجیں قسطنطنیہ کے دروازے پر دستک دینے لگیں۔

تمہارا کیا خیال ہے کہ اللہ تعالی اپنے کرم وعدل کے باوجودان کی ایک خطاء پر ان کی تمام نیکیاں ضائع کرد کے گااوران کی قدردانی نہ فرمائے گا حالانکہ اس کا ارشاد پاک ہے اِنَّ الحَسَدَاتِ يُدْهِبْنَ الشَيتِاتِ بِخْتَ سَكِنْكَ اِللَا اِلا بِدِيوں کو مٹا دیتی ہیں۔ اور نبی اکرم ملی تلالیکہ کا فرمان عالی شان ہے۔

التلبيقة المحسنة تمنعها برى مح يحيينى كر، بدا معادى كالله التلبيقة المحسنة تمنعها برى كم يحيينى كر، بدا معادى ك اس لئ مر مسلمان پر لازم ب كدانصاف سكام ليتے ہوت اس بات كا اعتقاد ركھ كداكر چد حضرت معاويد (منى اللہ عنه) حضرت على (منى اللہ عنه) سے جنگ كر مے خطاء مے مرتكب ہوئ مكر اللہ تعالى اور اس مے رسول عمر مقاط اليد مرابيان لاكر بشرف صحابيت سے مشرف ہوكراور نبى اكرم مقاط اليد مواجد اور خلفات راشد ين (منى اللہ عنهم) كى معيت بيس جہاد كر ميں بردى تيكى سے مرفر از ہوئ

( كمالات امحاب رسول م ٢ ١٣٧)

170

## بابتشم

<u>حضرت امیر معاویہ (رضی اللّدعنہ ) کی حکومت وسلطنت کی پیشینگونی</u>

کتاب الفتن والملاحم میں علامہ نعیم بن حماد (محمد بن فضیل ،سری بن اسماعیل عامر، شعبی سفیان بن عیدینہ، حسن بن علی ) حضرت علی (رضی الله عنه ) سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول سائل تائیز ہم سے سنا کہ اختام دنیا سے قبل امت مسلمہ کا اتفاق امیر معاویہ (رضی الله عنه ) کی حکومت پر ہوگا۔ امام بیم قلی حضرت ابو ہر یرہ (رضی الله عنه ) سفقل کرتے ہیں کہ رسول الله صائل تائیز ہم نے فرما یا مدینہ منورہ میں خلافت ہوگی اور شام میں حکومت اور سلطنت (البدایہ دائلا این ۲ میں ایک ) ۔ یہ چند سال امت کا اتفاق رہا لیکن حضرت حضرت اور سلطنت (البدایہ دائلا این ۲ میں ایک ) ۔ یہ چند سال امت کا اتفاق رہا ہیں میں حکومت اور سلطنت (البدایہ دائلا این ۲ میں ایک ) ۔ یہ چند سال امت کا اتفاق رہا ہیں میں میں میں میں میں میں اللہ عنہ کی شہادت کے بعد پھر امت افتر اق کا شکار ہوگئی۔

نبی کریم صلّینی کا حضرت معاویہ (رضی اللّدعنہ) کوضیحت فرمانا راشد بن سعد دارمی، امیر معاویہ (رضی اللّدعنہ) سے بیان کرتے ہیں کہ میں

(البداييد النصابيه، ج ٨ ، ص ٢٢)

حضرت سعید بن العاص رضی اللَّدعنه مسے مروک که امیر معاویہ (رضی اللَّدعنه)

for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

#### \*\*\*

پانی کالوٹا لے کررسول اللد من شاہر ہے پیچھے ہوئے۔ آپ نے ان کی طرف دیکھ کر فرمایا يَا مَعُوِيَةُ إِنَّ وُلِّيتَ أَمُرًا فَاتَّتِي اللهَ وَاعْدِلُ المصمعاد بيرض الله عنه! أكْرحكومت ملے تو خداتر سے کام لینا اور انصاف کرنا۔حضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) کہتے ہیں مجھےرسول اللہ مان ٹنایہ ہم کی بات س کریفین ہو گیا کہ سلطنت سے میری آ زمائش ہوگی (البداييدالنحاييه، ج، ٨، ٣٠) وحضور نبي كريم مالا إنهم في فرمايا إذا ملكت فأخسِنُ جب تمہیں خلافت عطا کی جائے تو اسے اچھے طریقہ سے سر انجام دو۔ ایک اور حدیث پاک میں آیا ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں اس دن سے خلافت حاصل کرنے کے درپے تھاجس دن سے میں نے حضور پر نور ماہنڈالیہ ڈم کی زبان مبارک سے سنا کہ خلافت اور امارت کے دقت اللہ سے ڈرنا ہوگا اور عدل وانصاف سے کام لینا ہوگا۔ جب جھے امارت ملی توسب سے پہلے سید ناعمر فاروق (رضی اللَّدعنہ) نے اپنے دورخلافت میں شام کا امیر مقرر کیا تھا۔ میں حضرت عثمان (رضی اللَّدعنہ ) اور حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی خلافت کے دوران امارت شام پر متعین رہا۔ پھر حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک معاہدے کی رو سے مجھے خلافت عطا فرما دی۔ اس حديث ياكوامام احمد بن عنبل مرحمه الله تعالى في بيان فرمايا ب- اس كى سند يح ب (المعادية م ١١٥) - اس سے معلوم ہوا كەحضرت امير معاديہ (رضى اللَّدعنہ) كوجوسلطنت حاصل ہوئی وہ رسول مان شاہر کی پیشینگوئی کے مطابق تھی۔ بیر بھی معلوم ہوا کہ حضرت معاوبیاسلام لانے کے بعد ہروفت نبی ملاظ کی خدمت میں رہتے ہیں اور دضوء کے لئے یانی کالوٹا اٹھا کر پیچھے چلتے تھے۔

<u>ظفاءرا شدین کے دور میں حضرت معاویہ (رضی اللّدعنہ) شام کے امیر رہ</u> جب حضرت ابو بکر صدیق (رضی اللّدعنہ) نے شام کی جانب کشکر روانہ فرمایا تو حضرت معاویہ (رضی اللّدعنہ) بھی اپنے بھائی یزید ابن ابوسفیان کے ہمراہ ملک شام چلے گئے تصاورو ہیں مقیم رہے۔ جب یزید ابوسفیان کا انتقال ہو گیا تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللّدتعالی عنہ نے ان کی جگہ ان کو دشق کا حاکم بنادیا۔ حضرت عمر اور حضرت عثمان رضی اللّدتعالی عنہ نے ان کی جگہ ان کو دشق کا حاکم بنادیا۔ حضرت عمر اور حضرت الحرکار بعد حضرت عثمان رضی اللّدتعالی عنہ آپ کو تمنام مملکت شام کا امیر بنا دیا گیا جہاں آپ بیں سال تک بحیثیت گورنر وحاکم رہے اور پھر حضرت حسن رضی اللّدتعالی عنہ کی دستبر داری کے بعد بیں سال تک حضرت معاویہ (رضی اللّد عنہ) خلیفہ حکر ال رہے کی دستبر داری کے بعد بیں سال تک حضرت معاویہ (رضی اللّد عنہ) خلیفہ حکر ال رہے ( تاریخ اللامنہ)

آپ مسلمانوں کے پہلے بڑی خوبیوں والے بادشاہ تھے اور صحابی رسول مل التر ایس میں تھے۔ اس لئے ان کے کارنا موں کا ذکر کرنا چا ہیے۔ روافض کی مخالفت سے مرعوب ہو کران کا ذکر خیر کرنے سے گریز نہیں کرنا چا ہیے اور جوان کا ذکر کرتا ہے تو اس پر خوارج ونواصب کے فتوے لگائے جاتے ہیں حالانکہ خوارج تو حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) اور ان کی جماعت کے دشمن شے۔ انہوں نے آپ کو شہید کرنے کا منصوبہ بنایا تھا جس میں وہ کا میاب نہ ہو سکے۔ حضرت علی کی شہادت ، حسن مجتلی رضی اللہ عنہ کی خلافت اور دست بر داری

جب ستره رمضان چالیس به به جری کوعبدالرحمن بن ملجم خارجی نے حضرت علی

رضی اللہ عنہ کوشہ پر کر دیا اور حضرت حسن رضی اللہ عنہ خلیفہ ہو گئے۔ پھر آپ نے دیکھا کہ ایک گروہ آپ کی طرف تھا اور ایک گروہ حضرت معادیہ کی طرف تھا، تو آپ نے مناسب سمجھا کہ مسلمانوں کی وحدت قائم رکھنے کے لئے اور ان کے درمیان خون ریزی سے بچنے کے لئے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے حق میں خلافت سے دست بردارہوجائے۔سوآپ نے پانچ رہیچ الاول اسم ھوخلافت حضرت معادیہ کے حوالے کردی۔اوراس سال کانام عام الجماعت رکھا گیا ہے اور میدوہی چیز ہےجس کی رسول الله مالاتي في فردى تقى كه موسكتا ب كه حضرت حسن كسبب سے اللہ تعالى دو عظيم جماعتوں کے درمیان کے کرادے۔ (نعمة الباریج ۵ ص ۵۳، عدة القاری جس ۲۸۳) حضرت حسن رضی اللّٰدعنہ کے دست اقدس پر بیعت کر نیوالے سب سے اول قیس بن سعد بن عبادہ جوآ ذربائیجان کے حاکم تھے (سرت امیر المونین ص ۱۷۲) اس کے بعد تمام اہل عراق نے بیعت کی اور رمضان • ۳ ھ میں حضرت حسن رضی اللہ عنہ مسند خلافت برمتمكن ہوئے۔اور حضرت حسن رضی اللہ عنہ کی خلافت کی مدت جیر ماہ سات یا آٹھ ماہ تھی اور خلافت راشدہ کا تتمہ اور کمل کرنے والی تھی اس خلافت راشدہ کی مدت کوجس کی خبر نبی مان الکتاب کی بنا اس کی مدت تیس برس ہوگی چھر با دشاہی ہوجائے گی۔ بلاشه في من المنابية في المُحمِّد عنه أمَّتِي ثَلاَ فَوْنَ سَنَةً فَمَّ مُلْكاً

ہند ذالیکہ (سنن تر مزی)۔ کہ میری امت میں خلافت نیس سال ہوگی پھر اس کے بعد بادشاہی رہیج الاول ا<sup>نہ</sup> صبی خلافت حضرت معاویہ کے سپر دکر دی تھی

(المراشدين من ١٨١) (مراحد من من المار) click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

<u>حضرت حسن مجتبی اور حضرت امیر معاویتہ کی ک</u> حضرت ابوسعید حسن بصریؓ (متوفی ۱۱۰ھ) فرماتے ہیں کہ اللہ کی قشم حضرت حسن بن علی ؓ حضرت امیر معاویۃؓ کے مقابلے میں پہاڑوں کے مثل نوجیں لے کرآئے تو عمروبن العاص ؓ (حضرت امیر معاویہؓ کے مشیر خاص) نے کہا میں تو بیفوجیں ایسی دیکھر ہا ہوں کہ جب تک اپنے مقامل کوتل نہ کرلیں گی پیچے نہ پھیریں گی بیہن کر حضرت امیر معادید ؓ نے (جوابا)عمروبن العاص سے کہا اورامیر معاویہؓ ان دونوں سے بہتر تھے (وَكَانَ وَاللَّهِ خَيْرُ الدَّجُلَيْنِ، بي بطور جمله مترضة صن بصرى كاكلام ب) - يعنى امير معادية اورعمر وبن عاص دونوں ميں حضرت امير معاوية مہتر ہيں۔۔اےعمر واگران لوگوں نے ان لوگوں کواور ان لوگوں نے ان لوگوں کو تل کردیا (یعنی اگر ہمار کے شکر نے ان کے شکر کو باان کے شکر نے ہمار پے شکر کوٹل کردیا) تولوگوں کے خون کا (عنداللہ) کون ذمہ دار ہوگا اور ان کی عورتوں اور بچوں کی خیر گیری (دیکھ بھال) کرنے والا میرے پاس کون ہوگا پھرامیر معادیڈ نے قریش کے دوخص جو بنی عبدالشمس کی اولا د میں سے تھے۔

عبدالرحمن بن سمرہ اور عبد اللہ بن عامر کو حضرت امام حسن سل کے پاس بھیجا اور کہا ان کے پاس جاؤاوران کے سامنے کی پیش کر واوران سے بات کر واور سلح کی طرف بلا و چنانچہ بید دونوں آئے اور ان کے پاس گئے اور دونوں نے بات کی اور سلح کے طلبگار ہوئے اس پر حضرت امام حسن بن علی سلنے دونوں سے فر ما یا ہم عبد المطلب کی اولا دہیں ۔ہم نے (خلافت کی وجہ سے) بیہ مال پایا (یعنی روپ یہ پیسہ خرچ کرنے کی عادت ہوگئ

11.

ہے اگر ہم خلافت چھوڑ دیں تورو پید کہاں سے آئے گا)اور بیر جماعت (جو ہمارے ساتھ ہے) خون ریزی پر طاق ہے (یعنی بغیر روپے دیئے ماننے دالے ہیں) ان ددنوں نے کہابلاشبہوہ (امیر معاویہؓ) آپ کی خدمت میں اتنااورا تنا (مال) پیش کرتے ہیں اور صلح کے طالب ہیں آپ سے کملح کی درخواست کرتے ہیں۔ حضرت حسن ؓ نے فرمایا اس کا کون ذمہ دار ہوگا؟ امام حسن خبوبھی سوال کرتے بید دونوں یہی کہتے ہم لوگ آپ کے لئے اس کے ذمہ دار بیں اگر حضرت امام حسن سنے حضرت امیر معاویت سے کے کرلی۔ حضرت حسن بصریؓ نے کہا میں نے حضرت ابو بکر ؓ سے سنا وہ کہتے تھے میں نے رسول التد مان التريخ كومنبر پرديکھا اور حضرت حسن بن علي آپ كے پہلو ميں تھے آپ لوگوں كى طرف متوجد ہوتے اور بھی امام حسن " کی طرف اور فرماتے ، إنَّ ابْنِي هٰذَا سَيد . وَلَعَلْ اللهَ أَنْ يُصْلِحَ بَيْنَ فِنَتَيْنِ عَظِيْمَتَيْنِ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ ميراب بياسير (یعنی مسلمانوں کا سردار ہے ) اور اللہ تعالی اسکے ذریعہ مسلمانوں کی دوبڑی جماعتوں میں صلح کرائے گا (بخاری کناب <sup>اصل</sup>ح مدیث نمبر ۲۷۰۳) امام عبد اللہ بخار**ی** علیہ الرحمۃ نے کتاب الفتن میں اس داقع کواختصار سے کھاہے۔ کہ حضرت حسن بصریٰ کا بیان ہے کہ جب حضرت حسن بن علی فوج لے کر حضرت امیر معاویت کی طرف بڑھے تو حضرت عمرو **ین العاص نے حضرت امیر معاد بی**ڑ سے کہا کہ میں ایسی فوج دیکھر ہا ہوں جو اس وقت تک نہیں ہے گی جب تک مقابل کی نوخ کو بھگانہ دے حضرت امیر معاویہ ؓ نے کہا کہ ان مسلماتوں کی اولا دکی حفاظت پھرکون کرے گا پس حضرت عبداللہ بن عامر اور حضرت عبدالر من بن سمرہ نے کہا کہ ہم ان (حضرت حسن ؓ) سے ل کر کے لئے کہتے ہیں۔

حضرت حسن بصری کا بیان ہے کہ میں نے سنا کہ حضرت ابو بکررضی اللہ عنہ نے فرمایا انھی طنّ اللہ قال قلقان تلصل بو تبنی فقت ڈین میں اللہ سلید یک کہ بی کریم مل طن تیز ہم خطبہ وے رہے تصر حضرت حسن " آ گئے۔ چنانچہ نبی کریم مل طن تیز ہم نے فرمایا میر ابیہ بیٹا سید (سروار) ہے اور شاید اس کے سبب سے اللہ تعالی دوسلما نوں کی جماعتوں میں صلح قراد (بخاری، کتاب الفتن حدیث ۱۹۰۹) اس صلح کے واقعہ میں ایک مالی شرط کے سواکوئی شرط مرکوز نہیں ہے۔ اور اس صلح کے موقع پر حضرت معاویہ نے حضرت حسن رضی اللہ عنہ کو تین لا کھر و پ دیتے اور ایک ہز ار کپڑ ے اور تیس غلام اور ایک سواونٹ دیتے اور حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہ کی طرف چلے گئے دیتے اور حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہ کی طرف چلے گئے

بعض لوگوں نے ایک اور شرط کا بھی ذکر کیا ہے کہ حضرت من (رضی اللہ عنہ) نے حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) پر بیشر طبقی عائد کی تھی کہ جناب معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے بعد حضرت حسن (رضی اللہ عنہ) غلیفہ ہوں گے۔لیکن متفذیکن مورضین طبری۔کامل ابن اثیر البدایہ ولتھا یہ میں بیشرط وغیرہ مذکور نہیں اور خصوصا شیعہ کے قدیم تر مئور خین الدینوری، المسعو دی اور لیعقو بی وغیر ہم نے جہاں شرائط ملح ذکر کی ہیں ان میں مئور خین الدینوری، المسعو دی اور لیعقو بی وغیر ہم نے جہاں شرائط ملح ذکر کی ہیں ان میں اس شرط کا ذکر نہیں ۔۔ کیا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ ان مئور خین کے دور میں بیشرط شامل نہیں تھی۔ ایک مدت دراز کے بعد لوگوں نے اس شرط کا اضافہ کردیا (منحص از فوائد،) قدیل قدیقا التَّفق الْتِجَانِبَانِ عَلَيْهِ مِنْ شَرُوطٍ آنُ يَّکُونَ لَا مَوْ مِنْ بَعْدِ مُعَاوِيَةً لِلْحَسَنِ (سرة المواليون من بن علی موس میں میں محاور ہوں ہوتا ہے کہ ہوں کے دور میں ہی محاول کے الکوں قدیل قدیقا التَّفق الْتِجَانِبَانِ عَلَيْهِ مِنْ شَرُوطٍ آنُ يَّکُونَ لَا مَوْ مِنْ بَعْدِ مُعَاوِيَة

<sup>(</sup>نعمة البارىج ١٥ ص ١٩ ١٩)

#### ۲۳۲

شرائط پردونوں طرف سے اتفاق ہوا تھاان میں ایک ہیتھی کہ امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ ) کے بعد منصب خلافت حضرت حسن (رضی اللہ عنہ) کے لئے ہوگا۔اگر بیشر ط لگانی گنی تھی کہ امیر معاور پہ (رضی اللہ عنہ ) کے بعد خلافت حضرت حسن (رضی اللہ عنہ ) کو دی جائے گی *حضرت حسن (رضی اللّدعن*ہ) خلافت امیر معاویہ (رضی اللّدعنہ ) کے سپر دہی نہ کرتے اگر بیشرط ہوتی توحضرت امام حسین (رضی اللہ عنہ) بھی اس کا مطالبہ کرتے کیکن صحابہ اوراولا دِصحابہ میں سے کسی نے بھی پزید کی بیعت کے دوران خلافت کا مطالبہ ہیں کیا تھا۔ چانچ على محر صلابى لكص بي لا يَحْوَلَهُ الْحُسِينُ بْنُ عَلِي (رضى الله عنه) مُجَّةً وَلَكِن لَمْ يَسْبَعُ شَيْعًا مِّنْ ذَلِكَ عَلَى الْإِطْلَاقِ مِتَا يُوَتَّكُدُ عَلَى آنَّ مَسْئَلَةً خِلَافَةِ الْحَسَن لِمُعَاوَيَة لَا أَسَاسَ لَهَا مِنَّ الصِّحَة (سرت امرالمونين من بن على ٣٥٠) علامہ ابن حجر کمی شافعی رحمہ اللہ (متوفی ۲۷۹ ھ) فرماتے ہیں ، بَلْ يَكُوْنُ الأَمَرُ مِنْ بَعْدِيدِ شُوْرًى بَيْنَ الْمُسْلِيدِينَ (الصواعق المحرقه) - كَهْ حَفْرت أمير معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے بعد معاملہ جو ہوگامسلمانوں کے مشورہ سے ہوگا اورمشورہ تو حضرت امیر معاویی (رضی اللَّدعنہ) نے پچھلوگوں سے لیا بی تھا (واللَّداعلم)۔ مسلمانوں کی دوبڑی جماعتوں کے درمیان کے بشار<u>ت</u> حضرت ابو بکرہ نفیع بن حارث ثقفی سے روایت ہے کہ (ایک دن) میں نے رسول التدمان التي كومنبر پر خطبه (ديتے ہوئے) ديكھا كەحسن بن على (رضى التدعنه) آپ مان الہ الہ من کے (دائنی یا بائنی) پہلو سے بھی تو آپ مان الہ الہ و وعظ وضبحت میں نتخاطب کے لیے) لوگوں پرتو جہ فرماتے اور بھی (پیار دمحبت بھری نظروں سے )حسن

۲۳۳

بن على (رضى الله عنه) كى طرف متوجه بموكر فرمايا: إنَّ المِّنِي هَذَا سَيِّكَ وَلَعَلَّ اللهُ أَنْ يُصْلِح بِهِ بَيْنَ فِنَتَيْنِ عَظِيمة تَنْنِ مِنَ الْمُسْلِيدَيْنَ (بنارى تاب الم باب ومدين نبر ۲۷۰۷)۔ بیتک بیمیرا بیٹا سید ہے اللہ تعالی ان کے ذریعہ سلمانوں کی دوبڑی جماعتوں میں صلح کرائے گا۔ بخاری کتاب الفتن میں ہے کہ نبی کریم مالا مالیہ ہم خطبہ ارشادفر مارہے تصح صرت حسن (رضی اللہ عنہ) آئے تو نبی ساللہ ﷺ نے فرمایا یا آن انہنی کھنا سیچ وَلَعَلَّ اللهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ عَظِيْهَتَ أَنِي مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ (الصح الخارى كَاب الفتن ۲۰۹) کہ بیرمیرا بیٹا سیر ہے امید ہے کہ اللہ تعالٰی اس کے ذریعہ مسلمانوں کے دو بڑے گروہوں کے درمیان سلح کرائے گا۔ میہ پیشینگوئی پوری ہوئی کہ حضرت حسن مجتلی کے دونوں جماعتوں میں <sup>صلح</sup> ہوگئ۔ ملاعلی قارمی لکھتے ہیں سیر حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ دونوں فریق ملت اسلامیہ بی کے فرد ہیں۔اس فتنہ کی وجہ سے کوئی بھی دائر ہ اسلام سے خارج نہیں ، چونکہ نبی کریم علیہ الصلوٰ ۃ والسلام نے دونوں گروہوں کومسلمان قرار دیا ہے، باوجود سے کہ ان

میں سے ایک گروہ مصیب تھا، اور ایک مخطی تھا۔ (مرقاۃ) میں سے ایک گروہ مصیب تھا، اور ایک محطی تھا۔ (مرقاۃ) ہیجدیث مختلف الفاظوں کے ساتھ احادیث کی متعدد کتابوں میں بیان کی گئ

ہے حضرت جابر سے روایت ہے کہ رسول اللد مل اللہ اللہ اللہ من علی من علی (رض اللہ عنہ) کے بارے میں فرمایا ہے: إنَّ الَّذِي هَذَا سَيدٍ قُوَّ لَيُصَلِحَنَّ اللهُ يولَّ بَدْنَ فِعَتَدْنِ مِنَ الْمُسْلِعِدْنَ عَظِيْبَتَدْنِ (مجمع الادائد - 50 مند ۲۰۰۰). بلا شبہ ميرا يہ بيٹا

میر ہے اور اللہ تعالی ان کے ذریعہ دوبڑی مسلمان جماعتوں میں ضرور کے کرادےگا۔ ن احادیث مبارکہ میں اس بات کا ذکر کیا گیاہے کہ حضرت محم مصطفی ملاہ لیے نے حضرت حسن (رضی اللد عنه) کوا پنابیٹا اور سید فرمایا۔ اور فرمایا کہ ان کے ذریعہ سلمانوں کی دوبڑی جماعتوں میں اللہ تعالی <sup>ک</sup> فرمادےگا۔ان احادیث میں حضرت حسن مجتبی کی بڑی فضیلت بیان کی گئی ہے کیونکہ انہوں نے مسلمانوں کی اصلاح کی خاطر خلافت کو حچوڑ دیا۔اور بیرسول اللہ مان <sup>ش</sup>الیہ ہم کے فرمان کی تکمیل تھی۔ان احادیث میں حضرت حسن رضى الله تعالى عنه كورسول الله سألة اليبتم في سيد فرما يا ہے۔ جس كا مطلب سير ہے كم سيادت کامستخق وہی شخص ہوتا ہے جولوگوں کونفع پہنچائے اورانسانوں کے تحفظ کے لئے کے قرار دے۔اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی بھی فضیلت وہ بھی امت پر بہت شفقت كرنے دالے تھے۔ <u>حضرت حسن نے ترک خلافت کسی کمزوری کی بنا پر ہیں کی تق</u>ی علامها بن حجرتكي (متوفى ٩٧٩ه) لَكْصح بي وَكَانَ مَعَهُ مِنَ الْعَدَدِ وَالْعَدَدُ مَا يُقَاوِمُ مَنْ مَعَهُ مُعَاوِيَةً فَلَمْ يَكُنْ نَزُوْلُهُ عَنِ الْخَلاَفَةِ وَتَسْلِيُهُ الْأَمُرُ لِمُعَاوِيَةَ إضْطِرًا رِيًّا بَلْ كَانَ إخْتِيَارِيًّا كَمَا يَدُلُّ عَلَيُهِ مَا مَرَّ فِي قِصَّةِ نَزُولِهِ مِنْ أَنَّهُ إِشْتَرَطَ عَلَيْهِ شُرُوْطًا كَثِيْرَةً فَالْتَزَمَهَا وَوَفَّى لَهُ بِهَا (السواعن ٥٠٩) ـ اور حضرت حسن (رضی اللَّدعنہ) کے ساتھ اتنے آ دمی یتھے جن سے حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے ساتھیوں کا مقابلہ کیا جاسکتا تھا آ کچی خلافت سے علیحد گی اور اُسے حضرت امیر معادیہ (رضی ایلد عنہ) کے سپر دکر نااضطراری (مجبوری کی بنا پر )نہیں تھا

#### 170

بلکہ اختیاری تفاجیسا کہ خلافت سے دستبر داری کا دا قعہ اس پر دلالت کرتا ہے اور حضرت امیر امام حسن ( یوضی اللّٰدعنہ ) نے صلح کے موقع پر بہت شرطیں لگا نمیں تفیس جنگی حضرت امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ ) نے پابندی ( پاسداری ) کی ادرانہیں پورا کیا۔ اس میں ان مورخین کارد ہے جو کہتے ہیں حضرت امیر معاویہ ( رضی اللّٰدعنہ ) نے کوئی بھی شرط پوری نہیں کی تقلی۔

# <u>حضرت حسن بن علی (رضی اللّدعنہ) کی کے فوائد</u>

علامه ابن حجر عسقلانی رحمه الله (متوفی ۸۵۲ ه) شرح بخاری شریف میں لکھتے

اور سید ناحسن رضی اللّٰدعنہ کی اس میں عظیم منقبت ہے اس وجہ سے کہ انہوں نے حکومت وامارت کو سی قلت ، ذلت یا علت کی بناء پرنہیں چھوڑ ابلکہ اپنے منصب خلافت

کوترک کیااورانہوں نے امردین کی رعایت کرتے ہوئے امت کی مصلحت کو پیش نظر رکھا۔اس میں خارجیوں کارد ہے جو حضرت علی (رضی اللہ عنہ )اوران کے ساتھیوں کو کا فر کہتے تھے۔ اور حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) اور ان کے ساتھیوں کو بھی کافر گردانتے تھے۔ تو نبی مان اللہ آپہ نے دونوں گروہوں کے بارے میں گواہی دی کہ دہ مسلمان بي يشيخ صديق حسن خان متوفى ٢ • ٣ ١ ه لکھتے بي وفي هذا الحديث علَّمُه مَن أعلَامِ النَّبُوَةِ وَ فَضِيلِةٌ ظَاهِرَةُ لِعَلِي وَعَمَارٍ، وَ رَّدُّ عَلَى النَّوَاصِبِ الزَاعِينَ أَنَّ عَلِيَا لَم يَكُن مُصَيِبًا فَى حَرُوبِهِ. (عون البارى باس ٢٩٠) <u>امیر معاویہ پر طعنہ شی حضرت حسن (رضی اللہ عنہما) پر طعنہ زنی ہے</u> چنانچدامام ابل سنت مولانا احمد رضاخان بریلوی رحمه الله (۱۳۳۱ ه) فرمات ہیں، یعنی خلافت دا قعہ تحکیم کے بعد حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے لئے راست آئی، رہا ہل حق کے نزدیک توان کے لئے خلافت کا راست آنا اس دن سے ہوا جب سيرناحسن جتبي صلى اللدتعالى على جديد الكريمر وابيه وعلى امه و اخيه و سلمر نے حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) سے صلح فر مائی اور دہ صلح جلیل دخمیل ہے جس کی امید رسول اللدف كى ادراس ملح كوسيد باحسن رضى اللد عنه كى سيادت مسقر ارديا، اس لئے كه حضور ملاظ لیہ فرماتے ہیں صحیح حدیث میں جوجامع صحیح بخاری میں مروی ہے۔ میرا یہ بیٹا سید ہے شایداللداسکے ذریعے سلمانوں کے دوعظیم گروہوں میں صلح فرمادے۔اوراس ے ظاہر ہوا کہ امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) پر طعنہ کشی امام حسن رضی اللہ عنہ پر طعنہ زنی ہے۔ بلکہ ان کے جد کریم حضرت محمد مل المالية م پر طعنہ ہے بلکہ بیان کے خداعز وجل پر طعن

كرنا ہے۔ اس ليح كەمسلمانوں كى باكيس ايسے كوسونپ دينا جوطعنە زنوں كے نز ديك ایہا ایہا ہے اسلام اور مسلمانوں کے ساتھ خیانت ہے۔ اور معاذ اللہ (ان کے طور پر) یہ لازم آتا ہے کہ اس خیانت کا ارتکاب امام حسن مجتنی (رضی اللہ عنہ) نے کیا۔ اور رسول اللَّد ماليَّ اللَّهِ في اللَّه و يسدَّكيا - حالانكه وہ تو اپنی خواہش سے چھ ہیں بولتے جو کچھ وہ ہولتے ہیں وہ دحی ہے جوانہیں خدا کی طرف سے آتی ہے تو اس تقریر کو یا درکھو اس کیلئے تافع ہے جس کی ہدایت کا اللہ نے ارادہ فرمایا (حاشیہ المعتقد المنتقد اردوں ۲۸۷)۔ راقم الحروف في اللد تعالى كي توفيق في حضرت سيد ناحس مجتبي " في فضائل منا قب خلافت كاتفسيلى ذكرفضائل صحابه واهل بيت ميس كياب <u>حضرت امیر معاویه کی خلافت وسلطنت برحن تقمی:</u> چنانچ چنزت شیخ سیر عبد القادر جیلانی (متوفی ۲۱۵ ص) سرحمه الله تعالیٰ عقائد الم سنت بيان كرت موت فرمات بن وأمَّا خِلَافَةُ مَعَاوِيَةً بْنِ أَبِي سُفْيَانَ ، فَقَابِتَةٌ صَعِيْحَةٌ بَعْدَ مَوْتِ عَلِى رَضِى اللهُ عَنْهُ وَبَعْدَ خَلْعِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِى رَضِى اللهُ عَنْهُمَا نَفْسَهُ مِنَ الْحَلَافَةِ وَتَسْلِيُهُهَا إِلَىٰ مَعَاوِيَةً لِرَّأَى رَآهُ الْحَسَنُ وَمَصْلِحَةُ عَامَةُ تَحَقَّقَتْ لَهُ وهِيَ حَقْنُ دِمَاءَ الْمُسْلِمِينَ وَتَحْقِينُ قَوْلِ النَّبِي عَلَيْ فِي الْحَسَن رَضِى اللهُ عَنْهُ إِنَّ انَبْنِيْ هٰذَا سَيِّرُ يُصْلِحُ اللهُ تَعَالىٰ بِهِ بَيْنَ فِئَتَيْنِ عَظِيْمَتَيْنِ-ترجمہ; حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے وصال اور حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ کے خلافت سے دست ہر دار ہونے کے بعد حضرت امیر معاویہ بن سفیان رضی اللہ عنہما کے لئے خلافت ستحجيح ثابت ہے۔ حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ نے مصلحت عامہ کے تحت کہ مسلمانوں کو

خون ریزی سے بچایا جائے خلافت حضرت امیر معاد بید ضی اللہ عنہ کے سپر دفر مائی۔علادہ ازیں نبی اکرم مان فلی آیہ کا ارشاد گرامی بھی آپ کے پیش نظر تھا۔ آپ مان فلی کی نے حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ کے بارے میں فرمایا: میرا یہ بیٹا سردار ہے، اللہ تعالیٰ اس کے ذریعے دوبڑے گروہوں میں صلح کرئے گا۔لہذاحضرت امام حسن رضی اللہ عنہ کے عقد کی بنا پر حضرت امیر معاویی کی امامت داجب ہوگئی اس سال کو عام الجماعہ کہتے ہیں جماعت کا سال کہا جاتا ہے کیونکہ مسلمانوں کی جماعت سے اختلاف ختم ہوا اور تمام نے حضرت امیر معاویتؓ کی اتباع کی اور اس لیے بھی وہاں خلافت کا کوئی تیسرا مدعی نہ تھا۔ آپ کی خلافت کانبی اکرم کے ارشادگرامی میں بھی ذکر ہے۔ آپ نے فرمایا اسلام کی چکی پینستیں ، چھیتس یاسینتیں سال چلے گ۔ یہاں چگی ہے دین قوت مراد ہے۔ ص تیس سال سے وائد پانچ برس حضرت امیر معادیہ کے انیس سال اور کچھ ماہ دور اقتدار کا حصہ ہیں کیونکہ تیس سال حضرت علی کرم اللہ وجہ کی خلافت پر پورے ہوجاتے ہیں۔

(غدية الطالبين، ج ا بم ٢٠٢)

علامه ابوشکور سالمی (متوفی ۲۵ ۲۵ ه) محمد الله تعالی حفرت امیر معادید رضی الله عند کی شان بیان کرتے ہوئے لکھتے بیل اِتّا نقول ان معاویة رضی الله عند کان عالماً من غیر فسق و کانت فیه الدیانة و لو لع یکن متدینا لکان لا یجوز الصلح معه. فلم یوجد منه سوی البغی ثعر علی رضی الله عنه صالح معه لان فی بغیه ما جار المسلمین . و کان یدی الحق و کان عادلا فیا بین الداس ثعر بعد علی رضی الله عنه کان اماما علی الحق عادلا فی دین الله و فی الداس ثعر بعد علی رضی الله عنه کان اماما علی الحق عادلا فی دین الله و فی معه الداس ثمر بعد علی رضی الله عنه کان اماما علی الحق عادلا فی دین الله و فی معه دان قدیم معالی معنه کان اماما علی الحق عادلا فی دین الله و فی معه دان معالی معنه کان اماما کان الله معنه کان اله معنه معالی الحق معادلا فی دین الله و فی

<u>حضرت امیر معاویدامام عادل تھے</u>

حضرت امام ربانی مجد دالف ثانی فضیلت بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں ہاں، بدنوں نے قرب کو دلوں کے قرب میں بڑی تا ثیر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ کوئی ولی صحابہ کے مرتبہ کونہیں پنچتا۔ خواجہ اویس قرنی رحمۃ اللہ علیہ اس قدر بلند مرتبہ ہونے کے باوجود چونکہ حضرت خیر البشر ملی شایر کم محبت میں حاضر نہیں ہوئے سی ادنی صحابی کے مرتبہ کو نہیں پنچ حضرت خیر البشر ملی شایر کم محبت میں حاضر نہیں ہوئے سی ادنی صحابی کے مرتبہ کو نہیں پنچ اضل ہیں یا عمر بن عبد اللہ بن مبارک (رضی اللہ عنہ) سے پوچھا کہ معاویہ (رضی اللہ عنہ) افضل ہیں یا عمر بن عبد العزیز? تو آپ نے جواب میں فر ما یا کہ وہ غبار جور سول اللہ سائی توں ہوا وہ کے ساتھ ہوتے ہوئے امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے گھوڑ کے کی ناک میں داخل ہوا وہ

#### 114

عمر بن عبد العزيز سے کنی درج بہتر ہے ( کمتوبات، دفتر ادل کمتوب ۲۰۷) امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) امام عادل شیخ: اور بیہ جو بعض فقہا ک ع**بارتوں میں حضرت امیر معاویہ (رضی ا**للّٰہ عنہ) کے حق میں جور کا لفظ داقع ہوا ہے اور کہا کہ معاور پر (ضی اللہ عنہ ) جور کرنے والا امام تھا۔ تو اس جور سے مرادیہ ہے کہ حضرت امیر (علی)(رضی اللّٰدعنہ) کی خلافت کے زمانہ میں امیر معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) خلافت کے حقدار نہیں بتھے، نہ کہ وہ جورجس کا انجام فسق وضلالت ہے (بیتوجیح اس لئے ہے) تا کہ اہل سنت کے اقوال کے موافق ہوجائے۔ اس کے باوجود استقامت والے لوگ ایسے الفاظ استعال کرنے سے پر ہیز کرتے ہیں جن سے مقصود کے برخلاف وہم پیدا ہوتا ہو، اورخطا سے زیادہ کہنا پسندنہیں کرتے۔ادرامیر معادیہ (رضی اللّٰدعنہ ) جور کرنے دالے کیسے ہوسکتے ہیں جبکہ پیچ طور پر تحقیق ہو چکاہے کہ وہ اللہ تعالٰی کے حقوق ادرمسلمانوں کے حقوق میں امام عادل یتھے جیسا کہ صواعق میں ہے( مکتوبات دفتر اول مکتوب)۔ سلطنت امیر معاویہ (رضی اللّدعنہ) کی دسعت آپ کی زندگی کے حالات کئی دوروں پر منقسم ہیں: دوررسالت ، دورصد یقی ، دور فاروقی، دورعثانی، دور حیدری، خلافت حضرت حسن مجتبی کا دور اور اس کے بعد خود آپ کی خلافت کا دور ہے۔ جوتاریخ کی کتابوں میں تفصیلاً مرقوم ہیں۔ یہاں اُپ کی سلطنت کی وسعت کی طرف اشارہ ہی کیا جاتا ہے۔ چنانچہ علامہ حسین دیار بکری رجمه الله (متوفى ٩٨٠ء) لكصح وكان اسلم قبل ابيه ابي سفيان وصحب النبي ﷺ وكتب له وقد استشارت النبي ﷺ امراءة في أن تتزوج

بمعاوية فقال ﷺ انه صعلوك لامال له ثمر بعد هذا القول بأحدى عشرة سنة صار نائب دمشق ثمر بعد الاربعين صار ملك الدنيا تحت حكمه من حدود بخارى الى القيروان من المغرب ومن اقصى اليهن الى حدود قسطنطينة و ملك اقليم الحجاز و اليمن والشام ومصرو المغرب والعراق و الجزيرة ارمينية و آذربايجان والروم وفارس وخراسان والجبال وماوراء النهر. وفي الشفاء دعاله النبي ﷺ فقال اللهم مكنه في البلادفنال الخلافة (تاريخ الخميس ٢٥٠) ترجمہ: حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) اپنے والد ابوسفیان سے پہلے ایمان لائے تصحاور نبی علیہ الصلاۃ والسلام کی صحبت اختیار کی اور آپ کے لئے وحی اورخطوط لکھتے تھےاور ایک عورت نے نبی سائٹ ٹالیٹ سے مشورہ کیا کہ آپ میرا معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے ساتھ نکاح کرا دیں۔ آپ ساللہ اللہ نے فرمایا وہ فقیر اور نا دار ہیں، ان کے پاس کوئی مال نہیں۔ پھراس ارشاد کے بعد گیارہ سن بجری میں دشق کے نائب ( گورز ) بن گئے، اور پھر چالیس سال کے بعد ساری دنیا کے بادشاہ ہوئے۔ آپ کے ماتحت حدود بخاری سے لے کر قیروان تک مغرب اور اقصلٰ یمن سے لے کر قسطنطنیہ کے حدود تک اور اقلیم حجاز کے یمن شام مصرمغرب عراق اور جزیرہ ارمینیہ اذربائیجان روم فارس خراسان جبال ماوراء النہر کے علاقے اُپ کے ماتحت شقے۔ آپ ان سب کے بادشاہ بن گئے۔ اور شفاء شریف میں ہے کہ آپ مان شاہر نے حضرت معاویہ (رضی اللّہ عنہ) کے لئے دعا کی کہاے اللّہ ان کوشہروں میں قدرت

طاقت عطافر ماتو اُپ نے خلافت حاصل کرلی ( کیونکہ ان کے لئے حصول حکومت کی دعا کی تھی ) یتو انہیں دسیع سلطنت حاصل ہوئی تھی۔

ملک شام میں آپ کا دارخلافہ تھا اور اس کے تمام علاقوں پر اُپ کا بی قبضہ تھا۔ حجاز ، عراق ،مصر پر اُپ بی کی حکومت تھی اور آپ کے زمانہ حکومت میں فتو حات کا ایک وسیع سلسلہ جاری رہا۔ حراسان ، سجستان ، بلا در دم ، فتو حات افریقہ کے ملک آپ بی کے زیر کمیں بتھے۔

<u>حضرت معاویہ کے دور میں اسلام اور مسلمانوں کو فتح مندیاں حاصل ہو تیں</u> علامہ سید ابوالحس علی ندوی لکھتے ہیں اس میں شک نہیں کہ حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے عہد میں اسلام اور مسلمانوں کو فتح و غلبہ حاصل ہوا ،اسلام کو فتحمند یاں حاصل ہوئیں اور اس کا دائرہ بڑھا۔حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ ) نے غزوات کا سلسلہ جاری رکھااور فتو حات کا سلسلہ بڑی و بحری راستوں سے وہاں تک پہنچا جہاں مسلمان فاتحین کے قدم پہلے ہیں پڑے تھے۔ان کی فتو حات بحرِ اُوقیا نوس (اثلانٹک) تک پہنچ گئیں۔ان کے مصر کے گورنر نے سوڈان کو اسلامی مملکت میں شامل کرلیا۔ان کے زمانہ میں بحری بیڑ ہے کثرت سے تیار ہوئے۔ان کواس بات کا خاص ا بهتما م تقاییهاں تک که ان بیڑوں کی تعدادستر ہ سوتک پہنچ گئی۔ بیر سب کشتیاں ہتھیارادر ساہیوں سے بھر پورتھیں۔ان بحری بیڑوں کو وہ مختلف سمتوں میں روانہ کرتے اور وہ کامیاب ہوکر واپس آتے۔ان کے ذریعہ متعدد علاقے فتح ہوئے جن میں جزیرہ قبرص اور یونان اور دردنیل کے بعض جزیرے اور جزیرہ رودس بھی شامل

ہے۔ خشکی کے علاقوں کو فتح کرنے کے لئے انھوں نے ایک فوج تیار کی تقی جوجا ژوں میں جا کرحملہ آور ہوتی جس کواشواتی کہتے تھے۔ دوسرا دستہ تھا جو گرمیوں میں حملہ کرتا اس کا نام الصوائف تھا۔ بیغز وات مسلسل جاری یتھے اور مسلما نوں کی سرحدیں دشمنوں سے *حفوظ تھیں ۔ سند ھجر*ی ۸ <sup>م</sup> میں حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ ) نے ایک بڑی **نو**ج تیار کی تھی کہ وہ قسطنطنیہ پر بحری اور برتی دونوں طرف سے حملہ کرے مگر چونکہ اس کا شہر پناہ بہت مضبوط اور وہاں تک پہنچنا دشوارتھا اور چونکہ یونانی آتشیں کے حملہ نے ان کے بیڑ وں کو تباہ کر دیا تھا اس لئے وہ حملہ کا میاب نہ ہوسکا اور قسطنطنیہ <sup>فت</sup>ح نہیں ہوا۔ اس فوج میں شریک حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ، عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ، عبدالله بن زبير رضى الله عنه، سيرنا ابوايوب انصارى (رضى الله عنه) اوريزيد بن معادیہ بن ابی سفیان (رضی اللَّدعنہ) شے۔رسول اللَّد سلَّاتُ اللَّهِ مَعَالَي اللَّهُ مَعَالَي اللَّهُ معاومة بن ایتوب انصاری (رضی اللّٰدعنہ) کی وفات اسی شہر پناہ کے حصار کے زمانہ میں ہوئی۔ اوران کی تدفین شہر پناہ کے قریب عمل میں آئی۔حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) ہی کے زمانہ میں اوران ہی کی حکومت کے زمانہ میں مسلمان قائد عقبہ بن نافع افریقہ میں ، داخل ہوئے اور قبائل بربر میں جولوگ اسلام لائے وہ ان کی فوج سے آکر ل گئے اور قیروال میں اپناایک مرکز اور فوجی چھاونی بنالی اور کثیر تعداد میں بربری اسلام لائے اورمسلمانوں کی حکومت کا رقبہ بڑھ گیا۔حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ ) میں بہت سی الیی خوبیاں تھیں جس سے ان کی اسلام اور مسلمانوں سے محبت کا پیتہ چلتا ہے اور بیر کہ وہ دینی ڈھانچہ کوباقی رکھنا چاہتے تھے اور اس کا دفاع کرتے تھے۔ان کی دُور بینی اور

۲۳۳

انتظامی امور میں حکمت کے علاوہ ان کے اندر دین کی حتمیت اور اسلام اور مسلمانوں کی مصلحتوں کواگر ضرورت پڑے تو ترجیح دینے کاتھی جزبہ تھا۔ان کا ایک کارنامہ اس موقع پر قابل ذکر ہےجس سےان کی بلند کرداراور دین کی صحت کا پنہ چلتا ہے جس کو بہت سے مورخین نے ذکر کیا ہے جن میں ابن کثیر بھی ہیں۔ حضرت معاویہ نے حدیث س کرفوج داپس کردی: حضرت سلیم ابن عامر (تابعی) کہتے ہیں کہ امیر معادیہ ادر ردمیوں کے درمیان بیہ معاوہ ہوا تھا کہ اتنے دنوں تک ایک دوسرے سے جنگ نہیں کریں گے اور حضرت معاویہ اس معاہدے کے زمانہ میں رومیوں کے شہروں میں گشت کر کے حالات کا اندازہ لگایا کرتے تھے تا کہ جب معاہدہ کی مدت گذر جائے تو وہ ان ر دمیوں پر یکبارگی سےٹوٹ پڑیں اوران کے ٹھکانوں کو تاخت و تاراج کردیں۔ پھر انہی دنوں میں جبکہ امیر معاویہ اپنے شکر دالوں کے ساتھ رومیوں کے شہر میں پھرر ہے تصایک شخص عربی یا ترکی گھوڑے پر سوار ہیہ کہتے ہوئے آئے کہ اللہ اکبر اللہ اکبر ! وفا کو محوظ رکھونہ کہ بدعہدی کو جب لوگوں نے دیکھا تو معلوم ہوا کہ بیخص ایک صحابی حضرت عَمَدُو ابن عَبْسَة ہیں حضرت امیر معاویہ نے ان سے اس بات کو یو چھا کہ ردمیوں کے شہروں میں ہمارا پھرناعہدشکنی کے مترادف کیسے ہے؟ توانہوں نے کہا کہ میں نے رسول کریم ملاق الہ کہ کو ریفر ماتے ہوئے سنا کہ جس شخص اور کسی قوم کے درمیان معاہدہ ہوتواس کو چاہئیے کہ وہ اپنے عہد کونہ تو ڑے اور نہ باند ھے تا آ نکہ اس معاہدہ کی مدت گزرجائے یا دہ ان کو صلع کر کے برابری کی بنیاد پرا پناعہد توڑ دے (یعنی اس

معاہدہ کے خلاف کرنا یا تو اس صورت میں جائز ہے جبکہ اس معاہدہ کی مدت ختم ہو گئ ہویاس صورت میں جائز ہے جبکہ کسی مجبوری یا مصلحت کی بناء پر مدت کے دوران ہی معاہدہ تو ژنا ضروری ہو گیا ہوا ور فریق مخالف کو پہلے سے آگاہ کر دیا گیا ہو کہ ہمارے اورتمہارے درمیان جومعاہدہ ہوا تھا ہم اس کوتو ڑتے ہیں۔اب ہم اورتم ددنوں برابر ہیں کہ جس کی جومرضی ہوکرے ) حدیث کے راوی حضرت سلیم ابن عامر کہتے ہیں کہ حضرت امیر معاوید حضرت ابن عبسه کی بیر بات اور آنحضرت سالیتوالیدم کی بیرحدیث س کراپنے لوگوں کے ساتھ رومیوں کے شہر سے اپنے کیمپ میں واپس چلے آئے۔ (مشكوة المصابيح كتاب الجها فصل ثاني بحواله ترمذي ، ابودا وَد) حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بیرحدیث سن کرافواج کوواپس کر دیا۔ سجان اللہ دین ک ایک بات کی کتنی پاسداری تھی؟ حضرت امير معاويه رضي الله عنه كاشهنشاه روم كوجرأت مندانه جواب دينا حافظ ممادالدین ابن کثیر نے لکھا ہے کہ شہنشاہ ردم نے حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کو ملنے کی خواہش ظاہر کی چونکہ ان کا اقتد ارر دمی سلطنت کے لیے خطرہ بن چکا تقااور شامی نوجیں اس کی افواج کو مغلوب کر کے ذلیل کرچکی تھیں۔اس لئے اس نے جب بیدد یکھا کہ معاویہ (رضی اللّٰدعنہ)علی (رضی اللّٰدعنہ) سے جنگ میں مشغول ہیں وہ بڑی فوج کے ساتھ کسی قریب کے ملک میں آیا اور معاویہ (رضی اللہ عنہ) کولائے دی توحضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) نے اس کولکھا: بخدا اگرتم نہ رکے اور الے عین اگر تو اپنے ملک واپس نہ گیا تو ہم اور ہمارے چازاد بھائی (علی رضی اللہ عنہ) دونوں آپس میں مل جا تیں گے اور تجھ کو تیرے تمام قلم ویسے خارج کردیں گے اور روئے زمین کو

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

rry

(اس کی وسعت کے باوجود) تجھ پرتنگ کردیں گے میں کرسارہ روم ڈر گیا اور جنگ بندی کی اپیل کی ۔ مید امر فرا موش نہیں کرنا چاہئے کہ حضرت معاد میہ ابن انی سفیان (رضی اللہ عنہ) صحابہ کرام (رضی اللہ عنہم) کی جماعت کے ایک متاز فرد ہیں۔ ان کے مناقب میں حدیثیں وارد ہوئی ہیں ۔ جولوگ ان پرزبان طعن در از کرتے ہیں اور ان کے سلسلہ میں بے باقی وزبان در ازی سے کام لیتے ہیں ان کو اس امر کا پاس ولحاظ ہونا چاہئے کہ وہ ایک ایسے صحابی ہیں جن کو قرابت کا شرف بھی حاصل ہے را کر تنظی (اس) میں کوئی ذاتی عدادت نہیں تھی دونوں قریش سے اور آپس میں رشتد ار یاں تھیں۔ اسلام اور اسلامی خدمات میں مخلص بی جے اللہ تعالی ان کی خدمات کو قبول فرما ہے ۔ اور اور اسلامی خدمات میں مخلص بی اللہ تعالی ان کی خدمات کو قبول فرما ہے۔ اور

ہاری اس سعی کو قبول فرمائے ہتحریری لغزشیں اور خطائیں معاف فرمائے۔ آمین۔ ماری اس سعی کو قبول فرمائے ہتحریر کالغزشیں اور خطائیں معاف فرمائے۔ آمین۔

حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے دور حکومت کے بعض واقعات حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے دور حکومت کے تفصیلی داقعات اور کارنا میں بیان کرنا مقصد نہیں کیونکہ ان کی تفصیل تاریخ طبری ، تاریخ این اثیر اور تاریخ این کثیر میں مذکور ہے۔ اور آپ کے فضائل دمنا قب اور دور حکومت کے متعلق مستقل کتا ہیں دستیاب ہیں ۔ یہاں آپ کا صرف مختصر تذکرہ کرنا مقصود تھا اور یہ بتانا مقصود تھا کہ آپ صحابی رسول مل اللہ تاریخ ہیں اور صحابہ کے در میان جو بھی اختلافات مشاجرات ہوئے ہیں ان سے سکوت کرنا چاہیے کیونکہ ان کے بیان کرنے کی ہمیں اجازت نہیں ہے۔ جب اللہ تحالیٰ نے قرآن مجید میں صحابہ کی تعریف کر مانی ہے ہمیں اجازت نہیں ہے۔ جب اللہ تحالیٰ نے قرآن مجید میں صحابہ کی تعریف فرمائی ہے

for more books click on the link

اور حدیث میں بھی ایکے مناقب بیان ہوئے ہیں تو اس لئے ان کے فضائل مناقب اور ایثار وقربانیوں کا ہی تذکرہ ہونا چاہیے۔ یہاں آپ کی دور حکومت کے چندوا قعات کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے۔

حضرت امیر معاوید رضی اللد تعالی عنه قصاص کا مطالبہ کرتے ہیں حضرت علی رضی اللہ تعالی عنه پر خروج کیا (جنگ صفین واقع ہوئی) اور خود کو خلیفہ کے لقب سے ملقب کیا۔ ای طرح انہوں نے حضرت امام حسن رضی اللہ تعالی عنه پر خروج کیا جس کی وجہ سے حضرت امام حسن خلافت سے دستبر دار ہو گئے۔ اور امیر معاویہ اسم حماہ رئیچ الاخریا جمادی الاول میں تخت خلافت پر متمکن ہوئے اور چونکہ اس سال کوئی اور خلافت کا دعوید ارتہیں تھا اور آپ کی خلافت پر امت کا اجماع ہوا اس لئے اس سال کا نام سال جماعت رکھا گیا

حضرت سیرناحسن رضی اللہ عند کی دست برداری کے بعد اسم حیل امیر معاید سارے عالم اسلام کے خلیفہ (بادشاہ) ہو گئے۔انہوں نے اپنے زمانہ میں تمام اندور نی اور بیرونی مخالف طاقتوں کا قلع قسع کیا ، اسلامی حکومت کا رقبہ بڑھایا اور مختلف حیثیتوں سے ترقی دی۔ اور آپ کے دور حکومت کا زمانہ طویل ہے۔ اس میں بے شار ، لا تعداد کارنا مے سرانجام دیئے ہیں۔ ان میں سے بعض سی ہیں: آپ نے روم کی جانب جھاد کیا۔ اور پہلی بار بحری بیڑ اتیار کرایا۔ ان واقعات کا ایک انتہائی اجمالی خاکہ بیان کیا جاتا ہے جو حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کے عہد

> for more books click on the link https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

حکومت میں پیش آئے۔

#### ۲۳۸

حضرت عمر (رضی اللّٰدعنہ) اور حضرت عثمان (رضی اللّٰدعنہ) کے عہدخلافت میں حضرت معاویہ (رضی اللّٰدعنہ) ایک طویل عرصہ تک شام کے گورنرر ہے۔اس دوران انہوں نے رومی نصرانیوں کے خلاف بہت سے جہاد کئے۔

فتح سند صاورتر کستان کی فتو حات بھی ہوئیں۔مسجدیں تعمیر کرائیں ،خانہ کعبہ پر ریشم کاغلاف چڑ ھایا، تاریخ اسلام کے تدوین کا آغاز کیا۔ اس کام پر عبید بن شربہ یمنی کو مقرر کیا۔ اور بہت ہی کتابیں اکھٹی کیں اور شاندار شاہی کتب خانہ بھی قائم کیا۔ سید نا معاویہ (رضی اللہ عنہ) نے کعبہ شریف کے لیے نفیس ولطیف خوشبود ھونی۔ عمدہ اور فتیتی عطریات کا کو نہ مقرر کر رکھا تھا جن سے کعبہ شریف کو ج کے ایام میں اور ماہ رجب میں ہر نماز کے بعد معطر کیا جاتا تھا۔

ایک مرتبہ سیدنا معاویہ (رضی اللہ عنہ) نے دیبااور یمن کی دھاری دار چادروں کا غلاف شیبہ بن عثمان کلید بر دار کعبہ کے پاس بھیجااور علم دیا کہ پرانا غلاف اتار کر کعبہ شریف کی دیواروں کو معطر کیا جائے۔اور پھر نیا غلاف چڑھا دیا جائے۔ چنا نچہ شیبہ بن عثمان نے پرانے غلاف اتار کر حجاج میں تقسیم کردیئے۔اور کعبہ شریف کو خوشبوا در عطر لگا کر نیا غلاف

چڑھایا۔ علامہ طاہر کردی نے کتاب المحمل والحج کے حوالہ سے کھا ہے کہ سید تا معاویہ (ضی اللہ عنہ) ۸ ذی الحجة کوسرح دیباج کا غلاف چڑھاتے تصر گرازاراس وجہ سے نہ ڈالنے کہ لوگوں کے چھونے سے پھٹ جائے گا۔ جب حجاج چلی جاتے تو دس محرم کو ازار پہناتے اور پھر ۲ رمضان شریف کوقباطی کا بنا ہواغلاف چڑ ہاتے تھے

(تاريخ مكه المكرمة ج ٢ ص ١٥١) حضرت امیر معاویہ (رضی اللَّدعنہ) تاریخ کے آئینے میں ۷۰٬۳ عیسوی ۱۹ سال قبل ،جرت: سیرنا امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ولادت بعثت سے پانچ سال قبل ہوئی۔ <u>۸</u> ہجری مطابق ۲۲۹ عیسوی: سیرناامیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اسلام قبول فرمایا۔ <u>۸</u> بجری مطابق ۲۴۹ عیسوی: حضرت سیرناامیر معاد بید ضی الله تعالیٰ عنہ نے عمر ۂ جعر انہ ے موقع پر نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ والہ وسلم کے موتے مبارک حاصل فر مائے -۳۱ ، جری مطابق ۴ ۳۳ عیسوی: حضرت سیر ناصدیق اکبر ضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک کشکر پر مقرر فر ما کرشام روانه فر ما یا۔ ۳ ہجری مطابق ۲۳۳ عیسوی: <u>حضرت سید</u>نا یزید بن ابی سفیان کے ماتحت رہ کر صیدا، عرقه جبيل اوربيروت كيفتوحات ميں حصه ليااور عرقه خود فتح فرمايا۔ ۱۵ ہجری مطابق ۲۳۲ عیسوی: حضرت سیر نا فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے قیسا رہے فتح کرنے کا حکم بذریعہ کمتوب دیااور آپ ہی نے اسے فتح فرمایا۔ ۱۵ ہجری مطابق ۲۳۳ عیسوی: اہل بیت المقدس کے لیے ملح نامہ حضرت سیدنا امیر معاوبيدضى الثد تعالى عنه في تحرير فرمايا ->۱ ہجری مطابق ۲۳۳ عیسوی: سیرنا فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اردن کی فوجی چھاؤنی پر مقرر فرمایا۔ ۱۸ ہجری مطابق ۹ ۳۲ عیسوی: عہد فاروقی میں حضرت سید تایزید بن ابوسفیان رضی اللہ

تعالیٰ عنہ کے دصال کے بعد شام کے گورنر مقرر ہوئے۔ ۳۳ ہجری مطابق ۲۵۳ عیسوی: سیر ناامیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے قسطنطنیہ کی جنگ میں شرکت فرمائی۔ ۲۱ ، جری مطابق ۲۴ عیسوی: بلقاء، کسطین، انطا کیہ دغیرہ پر تقرری۔ ۲۲ ہجری مطابق ۲۴۳ عیسوی: دِس ہزار کے شکر کے ساتھ اہل روم کے چند شہروں کو فتح فرمايا\_ م ۲۳ مطابق عیسوی ۲۴۳: حضرت سیدناامیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کے ذریعے عسقلان فتخ فرمايا-۲۲ ہجری مطابق ۲۴۸ عیسو<u>ی:</u> حضرت سید ناامیر معاد بید ضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عہد عثانی میں قنسرین فتح فرمایا۔ • ۳، جرى مطابق • ۲۲ عيسوى: حضرت سيد ناعلى المرتضى رضى التد تعالى عنه سے صلح فر مائى • ۳، ہجری مطابق ۲۲۰ عیسوی: حضرت سیر ناعلی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شہادت پر حضرت سید ناامیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے تعریفی کلمات۔ • ۳، ہجری مطابق ۲۶۰ عیسو<u>ی:</u> حضرت سید ناعلی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کوشہ پر کرنے <u>سے منصوب میں شریک ہونے دالے کو کیفر کر دارتک پہنچایا۔</u> ا <sup>مه</sup> بجری مطابق ۲۲۱ عیسو<u>ی:</u> حضرت سید نااما<sup>م حس</sup>ن رضی الله تعالیٰ عنہ نے حضرت سید نا امير معاويد ضي الله تعالى عنه كوخلافت سونبي \_اس سال كوعام الجماعة كانام ديا كيا\_ یه ۲ به بجری مطابق ۲۶۴ عیسو<u>ی:</u> امام المؤمنین حضرت سید تناام حبیبه بنت ابی سفیان رضی

الله تعالیٰ عنها کا وصال ۳۵ ہجری مطابق ۲۶۵ عیسو<u>ی:</u> حضرت سیدنا امیر معاد بید ض اللدنعالى عنه ف حج فرمايا • ۵ ہجری مطابق • ۲۷ عیسوی: حضرت سید ناامیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جج فرمایا • ۵ ، جری مطابق • ۲۷ عیسوی: حضرت سیدنا ابو ہریرہ اور حضرت جابرین عبداللّٰدرضی اللہ تعالیٰ عنہا کی التجا پر منبر رسول کو دمشق منتقل کرنے کا ارا دہ ترک فر مایا۔ ۵۹ ہجری مطابق ۲۷۹ عیسوی: حضرت سید نا امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضرت سیرنا ابوہ بر برہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے وصال کے بعد ورثا سے حسن سلوک کی تا کید فرمائی ۲۰ *،جر*ی مطابق ۲۸۰ عیسو<u>ی:</u>رجب المرجب میں آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا وصال ہوا۔ (فيغنان امير معادية ٢٢٠) اس طرح حضرت امیر معاویہ (رضی اللہ عنہ ) کی بیثار اسلامی خدمات ہیں جن کا ذکر اس مخضررساله مين تبي كياجاسكتا-طفيل ديگراں پابدتمامي بحسن اہتمامت کارجامی ☆ <u>مؤلف کی دعا</u> اے اللہ جمیں بے دین گمراہ فرقوں کے عقائدا عمال سے حفوظ فرما۔ یا اللہ جمیں عقائدا بل سنت وجماعت پر ثابت قدمی نصیب فرما ۔ یا اللہ جمیں اور ہماری اولا دکوسراط متنقیم پر چلنے کی توفیق عطافر ما۔ یا اللہ ہماری دنیا اور آخرت بہتر فر ما۔ یا اللہ اپنی ذات صفات کے دسیلہ سے حاجتیں پوری فرما۔ یا اللہ اپنے اور اپنے رسول کے ذکر کی برکت سے روحانی، جسمانی بہار یوں سے نجات عطافر ما۔ یا اللہ اپنے نیک بندوں کے ذکر کی

برکت سے اس محنت اور سعی کو شرف قبولیت عطاء فرما۔ یا اللہ نبی کریم مل شلیل کے ذکر پاک کے وسیلہ سے اس تحریر کو صدقہ جاریہ اور ذریعہ نجات بنا۔ اے رب العالمین میرے لئے نزع، قبرا ور حشر کی سب منز لیس آسان فرما۔ یا اللہ ! میرے پاس کو کی تو شدہ اعمال نہیں ہے، صرف تیری رحمت کا امید وار ہوں۔ اپنے اساء حسنہ اور نیک بندوں کے ذکر کی برکت سے ہر جگہ کا میا بی اور کا مرانی عطا فرما۔ یا رب العالمین ہر نیک حاجت پوری فرما۔ میرے والدین کی بخش فرما۔ میرے سب اہل خانہ کو ہر بیاری، ہر پر یشانی سے حفوظ فرما۔ دین پر استفتا مت عطا فرما۔ این اور مال کی سلامتی نصیب فرما۔ یا اللہ ! میری سب تالیفات کو قبول فرما اور ہمارے لئے اور سب معاونین کے لئے ذریعہ نجات بنا۔ آمین

رَبَّنَا اغْفِرْ لِى وَلِوَالِلَتَى وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ يَوْمَر يَقُوْمُ الْحِسَابِ (مورة ابراهم ٢٩) اے ہمارے رب بخش دے مجھے اور میرے ماں باپ اور سب مومنوں کوجس دن حساب قائم ہوگا۔

ڌَيَّةِ از حَمْقُهما ڪَمَا رَبَّلَةِ مَ حَجْدِيْرًا (<sup>سورہ ب</sup>یٰ اسرائیل ۲۴)اے میرے پروردگار ان دونوں پررتم فر ماجس طرح انہوں نے بڑی محبت اور پیار سے مجھے پالاتھا جب میں بچپہ تھا۔

رَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَزُوَاجِنَا وَخُرِّ لَيْنَا قُرَّقَ أَعْدُنٍ وَّاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِيْنَ إِمَامًا (<sup>سورة الفر</sup>قان) اے ہمارے رب مرحمت فرما ہیں ہماری بیو یوں اور اولا دکی طرف سے آنکھوں کی ٹھنڈک اور بنا جمیں پر ہیز گاروں کے لئے پیشوا۔

رَبَّنَا التِنَا فِي التُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِينَا عَنَابَ النَّارِ. اب ہمارے رب عطافر ماہمیں دنیا میں بھی بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی اور بچالے ہمیں آگ کے عذاب سے۔

رَبَّنَا اغْفِرُلَنَا وَلِإِخُوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُوْنَا بِالْإِيمَانِ وَلَا يَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِلَّذِينَ امْنُوارَبَّنَا إِنَّكَ رَوُوُفٌ الرَّحِيْم : رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِينِحُ الْعَلِيْحُهُ وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ آنْتَ التَّوَابُ الرَّحِيْحُ المَامِ مِنَّا وَانَكَ أَنْتَ مين بهى بخش دے اور ہمارے ان بھائيوں کوبھی جوہم سے پہلے ايمان لے آئے اور نہ پيدا کر ہمارے دلوں ميں بخض اہل ايمان کے لئے اے ہمارے رب بيتک تو بہت ہی شفقت کرنے والار حمفر مانے والا ہے۔

اَلَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اَلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلى إِبْرَاهِ يَحَرَّ وَعَلَى الرابْرَاهِ يُحَرِانَك تحِيْنُ هَجِيْلُ اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلى مُحَمَّدٍ وَعَلى اَل مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْت على إبْرَاهِ يَحَروعَلى الرابْزهِ يُحَراتَك تحِيْنُ هُجِيْلٌ خَبِيْلُ مَاللَهُ تَعَالى عَلى حَيْرِ حَلْقِه مُحَمَّدٍ وَعَلى قَالِهِ اصْحَابِهِ اجْمَعِيْن، بِرَحْمَتِك يَا اَرْحَمَ الرَّاحِيْنَ. يَارَبَ الْعلَمِيْن يَجَاهِ سَيِّلِ الْمُرْسَلِيْن عَلَيْهِ اجْمَعِيْن، بِرَحْمَتِك يَا ارْحَمَ الرَّاحِيْن. يَارَبَ الْعلَمِين يَجَاهِ سَيِّلِ الْمُرْسَلِيْن عَلَيْهِ اجْمَعِيْن، بِرَحْمَتِك يَا اَرْحَمَ الرَّاحِيْنَ. يَارَبَ الْعلَمِين يَجَاهِ سَيِّلِ الْمُرْسَلِيْن عَلَيْهِ الْحَلُوةِ وَالتَّسْلِيْحِ. رَبَّذَا تَقَبَّلُ مِتَا الْعَلَيْ اَنْتَ السَّمِيْحُ الْعَلِيْمَ وَعَلَى الْمُرْسَلِيْن عَلَيْهِ الْحُمَانِ الصَّلُوةِ وَالتَّسْلِيْحِ. اَنْتَ السَّبِيْحُ الْعَلِيْمَ وَعَلَى الْمُرْسَلِيْن عَلَى خَيْرِ حَلْيَةِ الْعَلِيهُ مَعَتَّبُ وَعَلَى الْمُوسَلِيْن عَلَيْهِ الْعُلَيْ وَعَلَى الْتُعْتَقِيلَ عَلَى حَيْرِ عَلَيْ الْمُرْسَلِين عَلَى خَيْرِ حَلْيَتِ الْعَلِيهِ مُعَتَّبٍ وَالِهِ الْعَلْيَةِ الْعَلْيَ وَ

101

ماخذ ومراجع

امام احمد رضاءخان بريلوي حضرت بيرمحد كرم شاه بهيروي امام ابومنصور محمد بن محمد ماتريدى علامهابوعبداللدمحد قرطبي امام ابوعبد التدمحد بن اساعيل بخارى امام ابوالحسين مسلم بن حجاج قشيري شيخ ولي الدين طبريزي امام حاكم عبداللدنيثا يورى شيخ نورال<del>ي</del> دهلوي عبدالعزيز يرهاروي علامه محمطي نقشبندي امام احمد رضاءخان بريلوي حافظ ثما دالدين ابن كثير امام ابوجعفر محمد بن جرير ترتبرى حافظ ثما دالدين ابوالفضاءاسا ئيل ابن كثير علامهابن حجرمكي علامه سعدالدين تفتازاني علامه عبدالعزيز يرهاروي علامة سالدين احد خيالي سيدجمال الدين شرازي

100

علامه سيدمحد عرفان شادمشهدي سيدناامير معاوبيرض اللدعنه فيخ ابن تيميه منعاج السنة علامه سدمحموداً لوي بغدادي النفخات القدسية في ردالا مامية علامه سيدآلوسي بغدادي الاجوبة العراقية على الاسئلة الاهورية على محرصلاتى معاويه بن الي سفيان ميراحدالغضبان معاوبيابن سفيان دكتوريونس بن الخالدي فضائل الصحابي الجليل معاوبيرين ابي سفيان ابوعبداللد بهمزه نايلي خال المونيين معاوييرضي الثدعنه الحديث النبوية فى فضائل معاويه بن الى سفيان رضى اللدعنه محمد الامين الشقيطي شيخ محمد الفراء خال المونيين معاويه بن ابي سفيان رضي اللَّدعنه ايوبكراحدالخلال التة شيخ صادق الخفيري امير المونيين معاور بيرضى التدعنه بن الي سفيان محدصديق ضيا فضائل امير معاوبيا ورمخالفين كاصحابه مفتى احمه بإرخان نعيمي امير معادية يرايك نظريس علامه عبدالعزيز يرهاروي الناهية علامه ني بحش حلوائي النارالحامية كمن دم المعاويه علامةقاضي عبدالرزاق حضرت امير معاوبيه محدث فهجير شخ احمدابن حجرمكي الصواحق المحرقيه مفتى محمر شفيع صاحب مقامصحابه علامه مرتضى مجددي شان اميرمعا وبيدضي اللدعنه شيخ ابن تيميه صحابه بيس امير معاوب يرضى الثدعنه كامقام

دفاع حضرت مطاوليه في الله عنه مناير من المن المعنى مظهر سين يهمى https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

101

ملک محمد اکرم اعوان علامہ محمد نافع بروفیسر حافظ از ہر محمود مفتی محمد تقی عثانی علامہ محمد علی نقشبندی مفتی جلال الدین احمہ مجددی علامہ شبلی نعمانی ( آ سی پریس محمود محمر کھنو شیخ رہتے بن حادی عمر المدخلی حسن بن علی اسقاف

| حضرت معاویہ دشمنوں اور دوستوں کے نریحے میں       |
|--------------------------------------------------|
| سيرت امير معاويد رضي اللدعنه                     |
| سیرت امیر معاوید رضی اللد عنه تاریخ کے آئینہ میر |
| حضرت امير معاويد ضي اللدعنها درتاريخي حقائق      |
| تعارف سيدناامير معاوييرضي اللدعنه                |
| سيرت سيدناامير معاوبيدضي اللدعنه                 |
| الانتقاديكي كتاب تمدن الاسلامي                   |
| مطاعين سيدقطب في اصحاب رسول مالاغليكم            |
| سيرنااميرمعاوبير كحالات زندكى                    |
| زهرالريحان                                       |